
 ذ           FORUM DE L’ENSEIGNANT              منتدى الأستاذ

 274  - 261   الصفحات 2025ديسمبر السنة:      01العدد:       21المجلد:   

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

 
 .2025 الجزائر -قسنطينة-لأساتذة آسيا جبّار لالمدرسة العليا 

 الدّراسات الثقّافيّة: فهم الثقّافة والسّلطة في المجتمعات الحديثة
Cultural Studies: Understanding Culture and Power in Modern Societies 

 

  2ليلى تحري ،1سعدية العاقل
 aakelsaadia@gmail.com (،الجزائر) جامعة الشاذلي بن جديد/ الطاّرف 1

  مخبر التراث والدّراسات.

 eltarf.dz-l.tahri@univ (،الجزائر) جامعة الشاذلي بن جديد/ الطاّرف 2

  والدّراسات. مخبر التراث

 
  02/09/5220: القبولتاريخ    01/08/5220تاريخ الإرسال: 

 
 :الكلمات المفتاحية

 الثقّافة؛
 الثقّافيّة؛الدّراسات 

 السّلطة؛
 ؛المجتمعات الحديثة

 

  :الملخص 
 

 

إعادة النّظر في لتي تمكّننا من هذا المقال هو محاولة للتوقّف عند بعض الأسئلة، والبحث عن الأدوات المفهوميّة ا
يحاول أن يُضيء على  الثقّافة من موقع نقديّ، لا يكتفي بالوصف بل يسعى إلى التّفكيك والتّحليل، وكما

ين "التّراث" و"الحداثة"، وتنفتح على بإمكانيات قراءة الواقع الثّقافي من زوايا جديدة، تتجاوز الثنّائية الكلاسيكيّة 
السّلطة، التّمثيل والهويّات في  يمنة، الهويةّ، والمقاومة. فكيف تتداخل مفاهيمأسئلة معاصرة ترتبط بالتمثيل، اله

ماعيّ؟ أم أنّّا في حقيقة الأمر، أداة تشكيل الخطابات الثقّافية اليوميّة؟ وهل يمكن للثّقافة أن تفُهَم فقط كنتاج اجت
 للهيمنة والتّأثير السيّاسي والاجتماعي؟

 

 

 
 

  ABSTRACT:  

 

This article endeavours to address key questions by engaging with conceptual tools 

that allow for a critical re-examination of culture moving beyond mere description 

toward analytical and reflective inquiry. It seeks to illuminate new perspectives for 

interpreting cultural reality that transcend the traditional dichotomy between heritage 

and modernity. Central to this discussion is the exploration of how concepts such as 

power, representation, hegemony, and identity intersect in shaping everyday cultural 

discourses. The study also interrogates whether culture can be understood solely as a 

social construct, or whether, in essence, it operates as an instrument of political and 

social hegemony and influence. 
 

 

Keywords: 
Culture, 

Cultural Studies, 

Power, 

Modern Societies, 
 

 

 

 

 

                                                           
  .سعدية العاقل 

لة  ت  مج 
 
اذمن  دى الأست 

mailto:aakelsaadia@gmail.com


 سعدية العاقل/ ليلى تحري
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             262                                                مجلة منتدى الأستاذ                                                      

 مقدّمة:
في عالم تتسارع فيه التّحوّلات ويعُاد فيه تشكيل الوعي الجمعيّ تحت تأثير الإعلام، والتّكنولوجيا، والهجرة، 
والصّراعات الرّمزية، باتت الثقّافة إحدى السّاحات المركزية الّتي تعُبّر من خلالها المجتمعات عن ذاتها، وتخوض فيها 

الخفيّة والمعلنة ، فلم تعد الثقّافة مجرّد موروث يتُناقل، ولا مجرّد ذوق جمالّي أو تعبير عن الخصوصيّة، بل صراعاتها 
أصبحت مجالًا يتقاطع فيه الذّاتّي بالجماعيّ، والمحليّ بالكونّي، والمادّي بالرّمزي، إلى الحدّ الّذي يجعل فهمها مدخلًا 

 .، وتناقضاتها الدّاخليةضروريّاً لفهم عمق المجتمعات المعاصرة
تتجلّى الثقّافة اليوم كمساحة تنُتج فيها المعاني، وتعُاد فيها صياغة التصوّرات حول الذّات والآخر، وحول ما 
هو مشروع وما هو محظور، وما هو مهمّش وما هو ممجَّد. فتكون المجال الّذي تُمارَس فيه السُّلطة، لا بالضرورة عبر 

بل من خلال اللّغة، والصّورة، والعادات اليوميّة، والذّوق العام، وحتّّ من خلال النّكت  القوانين والمؤسّسات،
والقصص الشّعبية لتصير سلطة ناعمة ولكنّها فعّالة، تصوغ الوعي دون أن تفرضه، وتعيد إنتاج موازين القوى دون 

 .أن تظهر مباشرة في واجهة الصّراع
 طابعاً خاصاً، حيث يشهد المشهد الثقّافي تحوّلات متعدّدة الأبعاد: في السّياق العربي، تكتسب هذه القضايا

بين الإرث الاستعماري، وتعدّد المرجعيّات اللّغوية والهوّياتية، وتصاعد الخطاب الإعلامي، وكذا تنامي الحركات 
ا الذي يُمثلّنا اليوم؟ في الشّبابيّة والرقّمية، وعودة الأسئلة القديمة في ثوب جديد: من نحن؟ كيف نروي ذاكرتنا؟ وم

ظل هذه التّحوّلات، لا يمكن فهم الثقّافة باعتبارها مجالًا ثانوياًّ أو ترفاً فكرياً، بل بصفتها جزءاً لا يتجزأّ من بناء 
للثقّافة لا لقراءة النّقدية فا .الدّولة، ومن إعادة إنتاج التّراتبيّة الاجتماعيّة، عن طريق تمثيل الفئات المهمّشة أو تغييبها

تنبع فقط من الرّغبة في التّحليل الأكاديمي، بل من الشّعور بأن كثيراً من مظاهر "الطبيعي" و"العادي" التي تحكم 
حياتنا اليومية، إنما هي بنيات مُشيدة، تحمل في طيّاتها تصوّرات مسبقة، وقيماً معيّنة، وتمثيلات موجّهة، فتأتي أهمية 

ة بين الثقّافة والسّلطة، لا بوصفها علاقة عمودية بسيطة، بل باعتبارها نسيجاً من العلاقات إعادة التّفكير في العلاق
الممارسات اليوميّة الّتي تبدو في ظاهرها عفويةّ،  المتشابكة، التّي تتوزعّ عبر الخطابات، والمؤسّسات، الرّموز، وأيضا

 .ولكنّها مشبّعة بالمعنى والسياسة
 : أوّلا: في مفهوم الثقافة

إنّ "الاستشراق"في البداية ومثلما يذكر "إدوارد سعيد"، الذي يعُتبر أحد أعمدة الدراسات الثقافية، في كتابه 
الثقّافة ليست تجسيدًا للقيم الثاّبتة، بل هي أداة من أدوات القوّة الّتي تُستخدم من أجل تحديد الهوّيّات وتعريف 

 .1"الآخر
أهمية الثقّافة كأداة للتّمثيل والهيمنة، فالثقّافة، من وجهة نظره، ليست محايدة يبرز إدوارد سعيد من خلال هذا 

السياق، تمثل  أو طبيعية كما قد يعُتقد، بل هي مجال تنُتَج فيه السّلطة عبر فرض رؤى معيّنة للهويةّ والآخر. في هذا
مما يساهم في تأكيد هيمنة المركز  الثقافة أداة تستخدمها القوى الاستعمارية لتشكيل صورة مشوهة عن "الآخر"،

الغربي على الأطراف الشّرقية، فهذا المفهوم يمكن تطبيقه أيضًا على السّياقات الثقّافية المحليّة، مثل الجزائر، حيث يتم 



 الدّراسات الثّقافيّة: فهم الثّقافة والسّلطة في المجتمعات الحديثة

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             263                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

السّلطة لا تقتصر على البُنى السّياسيّة، بل تمتد  و أيضا نجد أنّ "تشكيل هويات مختلقة لتخدم مصالح سلطوية معينة
 .2"لتشمل الفضاء الثقّافي، حيث تنُتَج الهوّيّات وتعُاد صياغة التّاريخ وفقًا للمصالح السّياسية السّائدة

إنّ السّلطة الثقّافية لا تقتصر فقط على النّخب السّياسية أو الحكومات، بل تمتدّ إلى الفضاء الثقّافي حيث 
الضّوء على فكرة أنّ الثقّافة ليست مجرّد تعبير عن الواقع، بل هي  تتمّ إعادة إنتاج الهوّيّات وبناء التّاريخ وهذا يسلّط

مجال فاعل في تشكيل هذا الواقع وإعادة إنتاجه، وفي السّياق الجزائري، قد نجد أنّ الهويةّ الوطنيّة تخضع لإعادة 
 التّاريخية.تشكيل مستمرة من خلال المؤسسات الثقّافية، والّتي أحيانًا تعكس الرّوايات 

أن السّلطة الثقّافية لا تقتصر على السّلطات السّياسية أو " غسان سلامةويوضّح الباحث الفلسطيني "
هذه الخطابات تؤثرّ  .العسكريةّ، بل تمتدّ لتشمل الخطابات الثقّافية التي تنُتَج وتعُاد صياغتها باستمرار في المجتمعات

شكيل القيم والمواقف، وبالتّالي، يصبح الفضاء الثقّافي ساحة في الوعي الاجتماعيّ والسّياسي للمجتمع وتساهم في ت
السّلطة الثقّافية تتغلغل في كل نواحي الحياة الاجتماعيّة، "ف لتجسيد السّلطة أو المقاومة من خلال اللّغة، الفن والأدب

ة في التّفاهمات الاجتماعية من خلال الأدوات الرّمزية الّتي تُصاغ في الخطابات الثقّافية، مماّ يجعل منها آلية حاسم
الإعلانات، الأغاني الوطنية، وحتّّ الشّعارات المكتوبة في الشوارع )"جيش شعب خاوة خاوة"( فمثلا ، 3"والسّياسيّة

كلها رموز ثقافية تساهم في ترسيخ خطاب السّلطة ولكنّها قد تُستثمر أيضًا في المقاومة، كما في شعارات الحراك 
عبد الله وأمّا المفكّر المغربّي "  .مثل: "يتنحاو قاع"، مما يظُهر الصّراع الثقّافي داخل الفضاء العام ،(2019الشعبي )
الثقّافة في المجتمعات العربيّة ليست فقط أداة للتّعبير عن الذّات، بل هي أيضًا وسيلة  " فيلفت النّظر إلى أنّ "العروي

 .4التّأثير على كيفيّة إدراك النّاس للواقع والسّلطة"لتشكيل الوعي الاجتماعي والسّياسي، من خلال 
فالثقّافة لا تنُتَج فقط لتعكس الذّات أو الهويةّ، بل تُستخدم أيضًا لتشكيل الوعي الاجتماعيّ والسّياسيّ، 
إنّا تُسهم في إعادة تفسير الواقع وتوجيهه بما يخدم السّلطة أو مقاومتها في السّياق العربي، فيمكن أن يساهم الأدب 

لهوّيةّ الجماعيّة أو تُظهر المظالم السّياسيّة والاجتماعيّة، مماّ يجعل الثقّافة أداة والفنّ في تقديم روايات بديلة للواقع تعُزّز ا
 " نقد الفكر العربي المعاصرفي كتاب " جورج طرابيشيرئيسة في التفاعل مع السلطة، وفي هذا المنعطف  يذهب 

، حيث يتمّ تجسيد هذه الأيديولوجيّات أنّ الثقّافة العربيّة المعاصرة أصبحت مجالًا خصبًا لصراع الأيديولوجياتإلى 
إلى أنّ الثقّافة في المجتمعات العربية طرابيشي يشير ، 5"في أشكال ثقافيّة تروّج لأفكار السّلطة وتقُوّض الأخرى

المعاصرة أصبحت حلبة صراع بين مختلف الأيديولوجيات، الّتي يتم تجسيدها في أشكال ثقافيّة مثل الأدب والمسرح 
هذا يعني أنّ الثقّافة ليست مجرد وسيلة للتّعبير عن الأفكار السّائدة، ، فصبح جزءً من الصّراع على السّلطةوالفنّ، وت

في الجزائر، نجد أن الرّواية ، فمثلا بل هي أيضًا أداة لنقل وإعادة إنتاج الخطابات التي تدافع عن السّلطة أو تعارضها
رح أسئلة الهويةّ والحداثة والنّقد السّياسيّ، كما في أعمال كمال أصبحت ساحة لط -خاصة المكتوبة بالفرنسيّة  -

داود أو ياسمينة خضرا، مماّ يجعل الأدب الجزائري ميدانًا لطرح رؤى بديلة عن الواقع، في مواجهة الخطاب الرسمي أو 
 .6"من يسعى لتغييرهفالثقّافة ليست تراثًا جامدًا، بل هي صراع يومي حول المعنى، بين من يريد فرضه، و .المحافظ



 سعدية العاقل/ ليلى تحري
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             264                                                مجلة منتدى الأستاذ                                                      

من هنا يبرز الجانب الصّراعي للثقّافة بوصفها ميدانًا للصّراع على الدّلالة والمعنى، لا مجرّد تجميع تراثي للماضي، 
المفهوم يعكس  ، فهذافالسّلطة تسعى إلى احتكار التّأويل، بينما تسعى الفئات المهمّشة إلى إعادة بناء معاني جديدة

جوهر الدّراسات الثقّافية، الّتي ترى أنّ الثقّافة ليست محايدة بل حقلًا ديناميكيًّا تتحكم فيه السّلطة، وتُمارس فيه 
 المقاومة.
 مع نشأة الدراسات الثقافية في بريطانيا في ستينيات القرن العشرين، خصوصًا مع مركز برمنغهامو 

(Birmingham Centre for Contemporary Cultural Studies)،  ،بدأ التّفكير في الثقّافة من منظور أكثر شمولًا
ما ينُتج في الحياة ، "فيشمل الحياة اليوميّة، والرّموز، والعادات، وأنماط الاستهلاك، وحتّّ اللّغة المتداولة بين النّاس

 "7آثار الهيمنة كما إمكانيات التمرّداليوميّة من تعبيرات ولغة وسلوك، هو مجال رمزي بامتياز، يحمل في طياته 
فالثقّافة اليوميّة لم تعدّ تعُامل بوصفها "هامشًا"، بل صارت مركزاً لفهم كيفية عمل السّلطة، وكيف يستبطن 

التحوّل نحو الثقّافة اليوميّة يحمل ، فكان الأفراد الرّموز الّتي تحكم حياتهم، أو كيف يقاومونّا دون وعي مباشر أحياناً 
 :دلالات منهجيّة وأيديولوجيّة عميقة من حيث

لم تعد الثقّافة حكراً على من يقرأ نيتشه أو يستمع إلى موزارت، بل تشمل من  :تفكيك النّخبويةّ الثقّافيّة أ/
 .يشاهد مسلسلًا شعبيًا أو يعلّق على حدث يومي في وسائل التّواصل

لثقافة النّساء، العمّال، الأقليات، والشّباب مكان في أصبح فقد  :إعادة الاعتبار للهامش والمهمّشين ب/
 .التّحليل الأكاديميّ 

أصبحت الرّموز العاديةّ، مثل الإعلانات والبرامج التّرفيهيّة، أدوات حيث  :فهم آليات الهيمنة اليوميّة ج/
 .لكشف السّلطة الرّمزيةّ الّتي تُمارس بلطف، لكنّها لا تقل فاعلية عن القمع المباشر

نشأت الدّراسات الثقّافية لتكون إرهاصا أوليا لكسر مركزية النصوص الأدبية نيًا: الدّراسات الثقّافيّة: ثا
وإعادة الاعتبار للنصوص الثقافية والخطابات المهملة والتداولية مع الكتاب اليساريين الذين اتفقوا على عدم كفاية 

الأدب الشعبي والثقّافة الشّعبية ضمن رؤى ما بعد الحداثة الّتي المؤسسة الأدبية ونادوا بتوسيع الدرس بالتوجه إلى 
قوّضت المفاهيم المركزية التي بنيت عليها الحداثة الغربية مع فلاسفة تبنوا مشروعا ثقافيا يراهن على التّعدد الاختلاف 

لشعبية لتشكل فتحا لقد جاءت الثقافة ا، و ويشتغل على زعزعة الأنساق الثابتة مع نيتشه، فرويد، ماركس، فوكو
جديدا وحضورا فاعلا في حقل الدراسات الثقافية ودراسات ما بعد الحداثة، فقد أسهمت بوصفها ثقافة جماهيرية 
بإلغاء مركزية النخبوي الذي سيطر على الأكاديمية الغربية، ليصبح أمام فضاء ثقافي جديد يشرع فيه الهامشي 

 .واستعادة الذات والشّعبوي بالتّمركز
"حيث تناولت بالدراسة مجالات تقع جميعها في مجال الثقافة  ؛د نشأت الدراسات الثقافية في مركز برمنغهاملق

دون التفرقة بين ثقافة راقية وثقافة شعبية، فقد جاءت هذه الدراسات لتكسر مركزية النصوص الإبداعية وتعيد 
لتأثيرات التي تحدثها النصوص الإبداعية وغير الاعتبار للنصوص والخطابات المهملة والمهمشة فقد كانت تهتم با

فظهرت أطروحات ، 8قائما على مرجعية الثقافة التداولية" الإبداعية لتستند إلى منظور مغاير عما كان سائدا،



 الدّراسات الثّقافيّة: فهم الثّقافة والسّلطة في المجتمعات الحديثة

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             265                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

ريتشارد ، تييري ايغلتون، ريموند وليامزفي مدرسة فرانكفورت و أعمال مدرسة برمنغهام مع  أدورنوو هوركهايمر
أفكار اهتمت بالهامش الثقافي والثقافات الفرعية والاعتماد على كل أشكال الكتابة  طرحت قضايا و لتيا ..هوقار

فكان المشروع الذي نّضت به الدراسات الثقافية هو مشروع تعزيز ثقافة الهامش وتغيير الفكر الراديكالي . المستبعدة
لى الثقافة الشعبية المتناغمة إلنخبة ولفتت الانتباه المركزي للثقافة انطلاقا من طروحات يسارية وضعت حدا لثقافة ا

للقول بأن النظرية الماركسية الأدبية في بريطانيا هي المصدر للدراسات  كوللرهبذوت، مع حياة الناس ببريطانيا
الثقافية المعاصرة في كتاب رايموند ويليامز"الثقافة والمجتمع" وكتاب "ريتشارد هوغارت" مؤسس مركز برمنغهام 

عادة الثقافة الشعبية غلى أنّا للدراسات الثقافية المعاصرة  وقد تأثرت الدراسات الثقافية بالتوتر القائم بين الرغبة باست
وسيلة للتعبير عن ثقافة الفئات المهمشة ودراسة الثقافة الجماهيرية على أنّا عبء فكري وتشكيل فكري جائر من 
جهة أخرى فالهدف من دراسة الثقافة الشعبية من ناحية هو التواصل مع كل ما هو مهم بالنسبة لحياة الناس العاديين 

نة مع حياة المثقفين ومن ناحية أخرى هماك دافع قوي لإظهار كيف يتم توجيه الناس أو استغلالهم أي ثقافتهم بالمقار 
   .9بواسطة القوى الثقافية والى أي مدى تقوم الأشكال والممارسات الثقافية ببناء الناس.."

ق المتداول "فالثقافة ركزت الدراسات الثقافية على مفهوم الثقافة بوصفها قوى مهيمنة ليخرج المفهوم عن السيا
لا ينظر إليها باعتبارها المبادئ الجمالية للشكل والجمال التي توجد في الفن العظيم أو باعتبارها صوت الروح الإنسانية 
بل تتجاوز حدود الزمان والأمة لتخاطب إنسانا عالميا متخيلا بل هي طريقة للحياة في مجتمع صناعي تغطي كل 

بهذا المعنى للثقافة أنشئت الدراسات الثقافية لتعالج الصناعات والمنتجات الثقافية  10ة"معاني التجربة الاجتماعي
 بوصفها نصوصا تقرأ كما تقرأ النصوص الأدبية.

جاءت الدراسات الثقافية لتكشف أساليب الثقافة في الهيمنة على المستهلكين وتسخيرهم لرغباتها، انه 
حيث لا يفرق بين نص وآخر، إنما توضع النصوص جميعها في خانة  ؛ةالوقوف على نقد تلك الأساليب الثقّافويّ 

واحدة، فقد أعيد في ضوء هذه الدراسات الاعتبار للمهمل من النصوص وتفكيك المركزيات التي تتحكم في إنتاج 
بالعكس  النصوص وتتوجه إلى بسط الهيمنة والنفوذ فلا فرق بين نص راق وآخر غير راق ولا فرق بين أغنية ونكتة بل

 قصيدة.قد يكون تأثير النكتة في الأوساط الجماهيرية أكثر تجاوبا من أغنية أو 
 ثالثا: بعض المواضيع الّتي تعالجها الدّراسات الثقّافيّة:

الثقّافية هي ذلك الإحساس الجمعي بالانتماء الذي يتشكّل عبر اللّغة، الدّين،  ةالهويّ  الثقّافيّة:الهويةّ . 1
التّاريخ، وكذا الرّموز، والممارسات اليوميّة فالهوية من منظور الدراسات الثقّافية، لا تعُتبر شيئًا جوهريًا أو بيولوجيًا، 

إنّا ليست معطى طبيعيًا أو جوهراً ثابتًا، بل  بل بناءً اجتماعيًا يتشكّل من خلال الخطابات والعلاقات السلطوية،
في السّياق العربّي، يشير مفهوم الهويةّ إلى الطبّيعة ، و 11هي بناء اجتماعي خاضع لتحوّلات السّياقات والتّفاعلات"

دراستها لا المتحوّلة الّتي قد تتغير حسب الموقع الجغرافي، والانتماء الطبّقي، وحتّّ الأوضاع السّياسيّة. وعليه، فإنّ 
يمكن أن تكون بيولوجية أو عِرقيّة، بل تحليلًا نقديًا للخطابات الّتي تنُتج هذه الهوّية، مثل خطاب "الهوية الوطنية" 

فالدّراسات الثقّافية إذن تفكّك الهوّيةّ بوصفها خطابًا مشحونًا سياسيًّا، يُستخدم أحيانًا ، أو "الهوية الإسلامية"



 سعدية العاقل/ ليلى تحري
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             266                                                مجلة منتدى الأستاذ                                                      

لخلق "آخر" مقابل "نحن"، فهي تشتغل على تتبع كيفيّة تشكّل الهوّيةّ عبر الإعلام، الأدب، لتهميش الأقلّيّات، أو 
 .التّعليم، وحتّ الأزياء والموسيقى، فالهوّيةّ إذًا ليست موضوعًا ثابتًا بل سؤالًا تحليليًا مركزياً 

الدّراسات الثقّافية السّلطة بوصفها غير مقتصرة على الدّولة أو القمع  تعالج والإيديولوجيا:السّلطة . 2
الظاّهر، بل ممتدة في اللّغة، والتّعليم، والثقّافة، أمّا الإيديولوجيا فهي مجموعة من الأفكار تفُرض بوصفها "الطبيعية" 

ديولوجيا ليست مجرّد مجموعة من الأفكار، أو "المنطقية"، في حين أنّّا تُخفي مصلحة الطبّقة أو الفئة المهيمنة، "فالإي
 "12بل هي منظومة رمزيةّ تُشكّل الوعي وتعُيد إنتاج السّيطرة

لقد بدأ مفهوم الإيديولوجيا يأخذ مساره في التاريخ مع ماركس الذي سحب البساط من تحت أقدام الفلسفة 
فقد  لة في تأثير الأبنية الفوقية على الأبنية التحتية،المثالية الألمانية مع هيغل المؤسس لمصدر الفعالية الإنسانية المتمث

آمن هيغل كغيره من الفلاسفة بأن وعي الإنسان هو الذي ينتج الأبنية التحتية ويؤثر فيها )أسبقية الوعي على 
العالم الوجود ( وهي الفكرة نفسها التي لخصها الكوجيتو الديكارتي: أنا أفكر أنا موجود ، فالعقل هو الذي يؤسس 

ويبينه وأنه مرتبط به لأنه من إنتاجه، إنّا فلسفة العقل الذي يفتح للإنسان آفاق المعرفة والعلم ويغزو بنوره عالم 
جدل هيغل بتحويله جدل الفكر إلى جدل الواقع فكان الهدف هو  ويقلبويأتي ماركس ، 13الأرض و السماء"

 أشبعي ياكرش غنّّ يا راس. تعبير المثل الشعبي حدّ  وعلىصياغته،  وإعادةوعي الواقع بالدرجة الأولى 
فقد دخلت الإيديولوجيا في إطار *وكغيره من المجتمعات الغربية غرق الفكر العربي في بحر الإيديولوجيا " 

العربي الإسلامي المعاصر كلغة واصفة في ستينيات القرن المنصرم وقد انخرط لفيف من المثقفين والإيديولوجيين  الاهتمام
مما نتج عنه موروث ميتا إيديولوجي في غاية التوتر خضع هو الآخر لمؤثرات الإيديولوجيا في أزمنة التمزق العربي 

أنّ الإيديولوجيا  العرويويرى ، 14دارات الكبرى للثقافة العربية"فترة محكومة بمناخ الإخفاقات والانح وفي والإسلامي
لا تعمل عبر الإقناع العقلي فقط، بل عبر الرّموز الثقّافية الّتي تملأ حياة النّاس اليوميّة، من الشّعارات، إلى المسلسلات، 

افيّة، خصوصًا مع مفهوم "الهيمنة إلى حتّّ الكتب المدرسيّة، هذا الطرّح يتقاطع بعمق مع ما تطرحه الدّراسات الثقّ
الّذي يوضّح أنّ الطبّقة المهيمنة تفرض رؤيتها للعالم عبر الثقّافة، وليس فقط عبر السّلطة السّياسيّة ، فمثلًا، عندما 

يا تكرّس البرامج التّلفزيونيّة العربية صورة المرأة كربةّ منزل فقط، أو الشّاب الناجح كمغترب، فإنّا تروّج لإيديولوج
اجتماعيّة حول الجندر أو الهجرة دون أن تسميها كذلك، ومن خلال هذا الدّراسات الثقّافية تنظر إلى الثقّافة 
كمساحة تتصارع فيها الإيديولوجيات، ويعُاد من خلالها إنتاج السّيطرة، ولكنّها أيضًا ساحة مقاومة، فهي تدرس 

 .تسعى إلى فضح هذا التّحيز الكامن خلفهكيف تنتج الثقّافة  بوصفها مشروعًا إيديولوجيًا، و 
الخطاب الإعلاميّ لا ينُظر إليه بوصفه مجرّد نقلٍ للوقائع، بل هو منتج  الخطاب الإعلاميّ والتّمثيل:. 3

للمعنى، يعُيد تشكيل الواقع من خلال التّمثيلات الرّمزيةّ، فتمثيل الجماعات )كالنّساء، الأقليّات، اللّاجئين( في 
فيعدّ "الخطاب الإعلامي ليس بريئًا، بل . ليس عشوائيًا، بل مشحونٌ بإيديولوجيات ترتبط بالسّلطة والمعرفةالإعلام 

هنا إلى الطبّيعة الإيديولوجية  محمد العمريفيشير  .15"هو مُحمّل بإيديولوجيات خفية تعُيد إنتاج التراتبية الاجتماعية
، بل يعُيد إنتاجه وفق رؤى اجتماعية مهيمنة، فالإعلام لا يظُهر إذْ لا يقدّم الواقع كما هو ؛للخطاب الإعلاميّ 



 الدّراسات الثقّافيّة: فهم الثقّافة والسّلطة في المجتمعات الحديثة

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             267                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

"المرأة العاملة" فقط، بل "المرأة الجميلة الناجحة المطيعة"، مثلًا، في قالب معين، وكذلك يُصوَّر "المهاجر" كتهديد لا 
اة لبناء الواقع الرّمزي، كإنسان وهذا المعطى كذلك يتوافق مع أطروحة ستيوارت هول حول التمثيل الّذي يرى فيه أد
فالدّراسات الثقّافية ، وليس نقله، فيصير التّمثيل عملية تحكمها منظومات السّلطة، ويتغير وفقًا للسياق السياسي

تتّخذ من الخطاب الإعلامي ميدانًا للتّحليل النّقدي، حيث تفُكّك كيف تبُنى الصّور النّمطية وترُسّخ هياكل الهيمنة، 
 ."من يتحدث؟"، و"عن من؟"، و"لمن؟"، لتحليل تموضعات السّلطة في اللّغة والإعلامكما تركّز على 

تعنى دراسات ما بعد الاستعمار بتحليل آثار الاستعمار في الهويةّ واللّغة  الاستعمار وما بعد الاستعمار:. 4
حد تعبير  ىوالثقّافة والتّمثيل، مركّزة على كيفية استمرار أنماط السّيطرة الثقّافيّة والمعرفيّة بعد الاستقلال السياسيّ عل

لجزائريّ مثلا، تعُدّ التّجربة الاستعماريةّ مالك بن نبي الاستعمار خرج من الباب ليدخل من النافذة. ففي السّياق ا
الفرنسيّة هي الأطول والأكثر تعقيدًا، تركت بصمتها في البنيّة الثقّافية، اللّغوية، والتّعليميّة، كما صرحّ واسيني الأعرج 

، ومن الحلم "لا يكفي أن يخرج المستعمِر من الأرض، بل لا بد أن نُخرج تمثيلاته من العقل، من المدرسة، من اللّغة
 .16"أيضاً 

يشير واسيني الأعرج إلى بعُد نفسيّ وثقافّي عميق للاستعمار ذلك أنّ التّحرر لا يكون فقط على مستوى 
الجغرافيا، بل على مستوى التّمثيل الثقّافي والذّهني، وهو ما يتوافق مع أحد محاور الدّراسات الثقّافية، وهو تفكيك 

ففي الجزائر، تعُدّ الفرنسية ، ور واللّغات والقيم الّتي ظلّت مهيمنة حتّ بعد الاستقلالأي تلك الصّ  ؛الاستعمار الرّمزي
 أخرى، وكذلكرمزاً مزدوجًا: هي لغة التّحديث والحداثة من جهة، لكنّها أيضاً لغة الهيمنة الاستعماريةّ من جهة 

 ".المناهج التّعليمية، الّتي بقيت لعقود تعيد إنتاج سرديات استعماريةّ بشكلٍ غير مباشر، مثل "رسالة التمدين الفرنسي
 علاقة الثقّافة بالسّلطة فتُقارب الدّراسات الثقّافية ما بعد الاستعماريةّ هذه المسائل بأسلوب نقديّ، وتعُيد النّظر في

اية، السّينما، التّعليم، والإعلام، لتفكيك تمثيلات "الذّات" و"الآخر"، وتدرس كيف يعُاد اكرة، فهي تُحلّل الرّو والذّ 
هذا حقلًا حيوياًّ لفهم العلاقة المعقّدة بين الموروث الاستعماريّ، والهويةّ  لويمثّ  .واللّغةإنتاج الخضوع عبر الرموز 

 .الثقافية عربية، والمدنية/ال الفرنسية، الأمازيغية/ الوطنيّة، خاصّة في صراع العربية/
فتهتمّ دراسات ما بعد الاستعمار بفحص تأثيرات الاستعمار في اللّغة، والتّعليم، والأدب، والهويةّ، وهي لا 
تقتصر على الفترة الّتي تلت الاستقلال السّياسيّ، بل تدرس استمرار النّفوذ الغربّي من خلال اللّغة والثقّافة، مثلما 

د": "ما بعد الاستعمار ليس نّاية الاستعمار بل استمراره بأشكال جديدة، رمزية واقتصادية صرحّ "إدوارد سعي
، فيُظهر "إدوارد سعيد" أنّ الاستعمار الثقّافّي لم ينتهِ مع انسحاب الجيوش، بل استمرّ من خلال اللّغة،  "17وثقافية 

هر ذلك مثلًا في استمرار تبجيل "اللغة الفرنسية" كلغة والنّماذج الفكريةّ، والتّعليم، وكذلك في البلدان العربيّة، ويظ
حيث يتمّ تحليل الأدب،  ؛ويعُد هذا مركزياً في الدّراسات الثقّافيّة.ثقافة، أو هيمنة مناهج أوروبية على المدارس المحليّة

ل، فالدّراسات الثقّافية السّينما، والتّعليم بوصفها أدوات لاستمرار هيمنة المستعمِر على المستعمَر، من خلال التّمثي
وهي تربط بين اللّغة والسّلطة، وتستخدم  ما بعد الكولونياليّة تفُكك آثار الاستعمار على الخطابات المعرفية والثقافية



 سعدية العاقل/ ليلى تحري
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             268                                                مجلة منتدى الأستاذ                                                      

لفهم التّداخل المعقّد بين المحليّ والمستورد،  (ThirdSpace) و"الفضاء الثالث  (Hybridité)"مفاهيم مثل "الهجنة
 .والمفروضبين الأصيل 

في إطار تدعيم الغرب لمركزيته والتأكيد على هويته الحضارية و تفوقه الذي شكل إطارا   :المقاومة الثقّافيّة .5
المستعمر تصور الآخر بإيجابياته وسلبياته وتجرده  شاملا لرؤية نفسه،كان لابد من ردود فعل قوية من طرف الشرق/

)الشرقي( بمنأى عن المقاومة فقد تم رد الهيمنة  أنجزته الثقافة الغربية حول الآخرمن فاعليته، " فلم يكن التمثيل الذي 
بهيمنة مضادة تبحث عن استراد صوت التابعين الذين ادين تمثيلهم من طرف الآخر الذي عمل على إساءة التمثيل 

والب النمطية الجاهزة فوجد هذا الأخير نفسه محاصرا ضمن تلك الق ،18وبشكل منظم  ومدروس على تنميط العربي"
والهويات المبتورة، فكانت الحاجة ماسة إلى مقاومة ثقافية تشتبك مع الهيمنة الغربية من أجل التحرر من تلك الصور 
والتمثيلات، التّحرر بما هو فعل ثقافي ينهض بالذات الشرقية ويحولها من موضوع مدروس إلى ذات دارسة، فعلى 

ن الاستعمار نظاما كما كان لسارتر أن يقول في إحدى مقالاته التي تلت الحرب " إذا كاإدوارد سعيدحد تعبير 
العالمية الثانية، فإن المقاومة بدأت تشعر بأنّا نظامية أيضا، وكما أن الأوروبيين رأوا إفريقيا تماحكيا مكانا فارغا حين 

الأفارقة المفككون للاستعمار ضروريا  اغتصبوها أو افترضوا بداهة وجودها في متناولهم خاملة، مستسلمة ،فقد وجد
فقد كان لابد من تبني استراتيجيات الاختلاف  ،19أن يتخيلوا إفريقيا من جديد معراة من ماضيها الإمبريالي"

وتكذيب المزاعم، فالغرب بدوره ليس النموذج الأمثل للتطور، إنهّ الغرب الغارق في حبائل المادية واللّاانسانية يكتفي 
رات ولكن الواقع عكس ذلك. ولئن كان هيغل قد عمق فكرة المركزية الغربية من خلال ذلك التمثيل برفع الشعا

بدوره في  إدوارد سعيدالشرق الذي مثل طفولة التاريخ، فقد وقف  وإقصاءالذي أفضى به إلى إعلاء الغرب 
يها القراءة الطباقية "فالاستشراق "الاستشراق" فاضحا ذلك التمركز، كاشفا آليات اشتغاله في قراءة مضادة أطلق عل

لم يكتب ليكون سردا تجريديا لعملية تاريخية، بل ليكون تحرّرا من الصّور النّمطيّة ومن الهيمنة على ناسي سواء أعربا 
  .20كانوا أم مسلمين أم فلسطينيين"

"واحدا من القامات الفكرية التي تضاف إلى رصيد الثقافة العربية التي فضحت المشروع  إدوارد سعيدلقد كان 
من  والحدوكرست خطابا مضادا قائما على أساس المواجهة  والعبدعن آليات الهيمنة بين السيد  وكشفتالغربي، 

 وتفكيكة خلف الخطابات الغربية التمركز الذي نسبه الغرب لنفسه، اهتمّ فيه صاحبه بالحفر في البنى النسقية المضمر 
 .آلية التمثيل الثقافي المعتمد من طرف الفكر الاستشراقي وزحزحة رؤاه وتفكيك أوهامه وسردياته

وإلى جانب "الاستشراق" الذي فضح فيه إدوارد سعيد المؤسسة الغربية التي يحيا في كنفها فقد حاول في 
هذه الصورة قائمة على  من نظام الهيمنة الذي فرضته الثقافة الغربية،"الثقافة والإمبريالية" أن يقدم صورة للتحرر 

أساس المقاومة باعتبارها الخيار الأمثل من أجل تحرير الذات ، المقاومة القائمة على كسر الحواجز بين الأنا والآخر 
عن المثقف الّذي  وعلى نبذ التعصب والتأسيس للعبور الثقافي تأسيسا للهويات الهجينة ، فعندما يتحدث سعيد

تتقمصه حالة المنفى يؤكد على وجوب أن لا يستجيب لمنطق التّمسك بالأعراف بل بجرأة المغامرة وتمثيل الغير 
نموذجا للمثقف الفاعل بامتياز الذي أسهم في إدوارد سعيد "هكذا كان ، 21وللمضي قدما لا للركود  والجمود"



 الدّراسات الثّقافيّة: فهم الثّقافة والسّلطة في المجتمعات الحديثة

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             269                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

ة حول الشرق والإسلام "فقد فضح في كتابه "تغطية الإسلام" النظرة كتاباته النقدية إلى تصحيح المفاهيم الشائع
الغربية للإسلام والتنميط الغربي السردي للمسلمين باعتماد النصوص الجاهزة التي تجذرت في عقول العديد من 

اية في الأهمية ليفضح القراءة الغربية ويسلط الضوء على قضايا غ المفكرين والمستشرقين ورجال وسائل الإعلام الغربي،
النمطية السردية الهادفة إلى  إدوارد سعيدهذه الظاهرة أطلق عليها  ،تواجه مستقبل العرب والمسلمين في هذا الزمن

لقد أسّس عبر تلك السردية المقاوماتية إلى نمط من ، 22هزيمة الآخر معنويا ونفسيا واغتيال شخصيتها الأخلاقية"
 لغربية عبر رؤية تصحيحية تنبعث من داخل الآخر ذاتها.الخطاب ينهض في مواجهة السرديات ا

اللسان الناطق باسم الشعوب المغلوبة داعيا إياها إلى ضرورة المقاومة للتحرر من  إدوارد سعيدكان   ومثلما
أدان فيه الدراسات الاستشراقيّة ورد فيه عن  الاستغراب الذيمؤسسا لعلم  حسن حنفينّض  الهيمنة،شتّ أشكال 

الصور النمطية التي شرعنت إعلان الوصاية على الشرق "فمهمته تكمن في القضاء على أسطورة الثقافة الغربية التي 
يتوحد بها الغرب ويجعلها مرادفة لثقافته، إنه يهدف إلى إنّاء أسطورة كون الغرب ممثلا للإنسانية جمعاء وأوروبا هي 

حسن حنفي( الثقافة الغربية وهزّت خليتها -هكذا واجهت الدراسات الفكرية )إدوارد سعيد، 23مركز الثقل فيه"
الثقافية القائمة على تلك الأنساق الترابية من خلال صوغ وإعادة إنتاج صور ثقافية قائمة على نسقية المعارضة 

المقاومة الثقّافية يدفع للقول بأن تلك المقاومة ديث عن والح، والمقاومة التي فككت فيها المؤسسة الغربية المهيمنة
ليست دائمًا مباشرة، بل قد تكون رمزيةّ وغير مركزيةّ: نكتة، أغنية، لباس، لهجة، أو حتّ موقف يومي يعُارض 

يقُاوم الخطاب  السّلطة، وفي هذا المنعطف تهتم الدّراسات الثقّافية بهذه الأفعال اليوميّة الّتي تعُيد إنتاج المعنى بشكل
للقول "حين تكتب امرأة بالأمازيغيّة في فضاء معرّب، أو يتكلّم شاب بالدّارجة في رشيد بوجدرة المهيمن، ويذهب 

 .24"محفل رسمي، فإنّّما لا يُمارسان فقط التّعبير، بل شكلًا من المقاومة الثقّافيّة
في فضاء رسميّ هو فعل مقاومة رمزيّ، وهو تحدٍّ إن استخدام لغة غير مهيمنة )الأمازيغية، أو حتّّ الدّارجة( 

للتّراتبيّة اللّغوية الّتي فرضها الاستعمار أولًا، ثم الدّولة القوميّة لاحقًا، فالمقاومة ليست فقط بالرّصاص أو في السّاحة 
 .السّياسية، بل في اللّغة، في السّلوك، وفي أنماط الحياة

قاومة الثقّافية في الأغنيّة السّياسيّة )كما في "الراّب السّياسي"(، أو في ففي الجزائر مثلا، كثيراً ما تتجلى الم
إحياء التّراث المحليّ، أو في المسرح الشّعبي، وحتّّ في الفكاهة السّاخرة الّتي تنتقد الواقع السّياسيّ والاجتماعيّ، وهذا 

كأدوات قويةّ في يد الشّعوب، وهي أيضا تعُيد ما يجعل الدّراسات الثقّافيّة تركّز على هذه "المقاومات الصّامتة"  
تعريف الثقّافة ليس فقط كوسيلة للضّبط، بل كمساحة للصّراع والمواجهة، وكذلك مقاومة الهيمنة، الاستعمار، 

همّشة
ُ
 .الأبويةّ، والقوميّة المفرطة... فكلّها تظهر من خلال الرّموز الصّغيرة، والأصوات الم

 في المجتمعات الحديثة: رابعا: الثقّافة والسّلطة
تحتل الثقافة في ضوء التحليلات النقدية المعاصرة منظومة رمزية معقدة  الثقّافة كمنظومة رمزية للهيمنة: .1 

تعيد إنتاج المعاني في المجتمع، وإذا كانت الثقّافة تعطي معنى للحياة من خلال الرموز فإنّا أيضا لا تعمل بمعزل عن 
ليست حقلًا بريئًا، بل هي " غرامشيعلاقات القوة والهيمنة فتصير الثقافة أداة ناعمة للسيطرة فالثقافة كما يقول 



 سعدية العاقل/ ليلى تحري
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             270                                                مجلة منتدى الأستاذ                                                      

ينفتح مشروع الهيمنة بواسطة ، 25"ميدان لصراع طبقي رمزي، تفُرض فيه قيم الطبقة المسيطرة بوصفها قيماً كونية
على الطريقة التي تحافظ بها الطبقة الحاكمة على سيطرتها ليس من خلال الوسائل  غرامشيالمؤسسات الثقافية عند 

سكرية وإنما بوساطة الثقافة والمؤسسات الثقافية وبذلك تصبح الدولة ليست جهازا قمعيا الاقتصادية والسياسية والع
الماركسي كما طوّره  -هنا يُستعان بمفهوم "الهيمنة" الهيغلي، بل تضمن ترسيخ الهيمنة بوساطة مؤسساتها الثقافية

ت الإنسانيّة. اعبير عن الرّوح القوميّة أو الذّ غرامشي، لفهم الثقّافة على أنّّا وسيلة للسّيطرة الرّمزية، وليست مجرّد ت
رغم ، فدون مقاومة واعيّة اسفالقيم السّائدة لا تفُرض بالعنف، بل تقُدَّم بوصفها "الطبّيعية"، فتتسلّل إلى وعي النّ 

دقتّه، يبالغ هذا الطرّح في اختزال الثقّافة إلى مجرّد أداة للطبّقة المسيطرة، ويغفل جزئيًا عن قدرة الجماهير على إعادة 
تأويل الرّموز السائدة، أو حتّّ استخدامها ضدّ السّلطة، أي أنهّ يتبنّى رؤية أحاديةّ الاتّجاه للعلاقة بين الثقّافة والسّلطة 

أشكال السيطرة المبنية على القبول أي قبول المحكومين السيطرة عليهم إنّا لا تأتي دائما بسبب  فالهيمنة شكل من
"القابلية مالك بن نبي قوة المهيمن ولكنها تأتي بسبب قدرتها على جعلنا نسلم بها وهو ما أسماه المفكر الجزائري 

الأجهزة الإيديولوجية في كتابه " "Louis Althusser" لوي ألتوسيروفي هذا المنعطف الثقافي يذهب ، للاستعمار"
الجيش، الشرطة والجهاز الإيديولوجي : " إلى أن هناك الجهاز القمعي للدولة الذي يشتغل بالعنف  والمتمثل فيللدولة

وع القانون وهي عبارة عن مؤسسات ثقافيّة تشتغل بالط العائلة، المشتغل بالإيديولوجيا والمتمثل في: الكنيسة المدرسة،
وبالتالي فإن الأجهزة الإيديولوجية التي  ،لا بالإكراه لكنّها تعمل في إطار تعزيز مصالح الدولة وتسبغ عليها المصداقية

فهي أيضا أجهزة قمعية تابعة لأنّا  تشتغل بالطوع هي نفسها واقعة تحت هيمنة الطبقة السائدة تسير وفقا لمبادئها،
 .26ه"صدى للجهاز القمعي مجندة لخدمة مصالح

تقوم على أن مؤسسات المجتمع المدني تشكل نمطا من أنماط الهيمنة الثقافية لصالح  ألتوسيرلــ فالرؤية الفكرية 
مؤسسات سلطوية تتزعمها الدولة عن طريق إقناع الجماهير والطبقات المستغلة بإيديولوجيا الطبقة الحاكمة وآلياتها. 

لا تحتاج بالضرورة إلى إعطاء الأوامر وممارسة القوة والإكراه لأنّا قادرة على  غرامشي وألتوسيرفالدولة من منظور 
المؤسّسة الثقّافية إن ، إنتاج بنى معرفية تكون متوافقة مع البنى الواقعية لتضمن خضوع المحكومين لأنظمتها القائمة

تاج الطاعة في ثوب من التسلية تقوم بدور الشرطي الناعم الذي يعيد إن –من المدرسة إلى التلفاز  –الحديثة 
يتوافق هذا الطرح مع تحليل ميشيل فوكو للسّلطة المعاصرة، الّتي لا تفرض الانضباط من أعلى، بل توزّعه  .27"والمعرفة

عبر مؤسّسات تبدو "محايدة" أو حتّّ "خيريةّ" كالإعلام والتعليم، فالثقّافة هنا تتحوّل إلى شكل من المراقبة الذاتيّة، 
يراقب الأفراد أنفسهم استنادًا إلى معايير "طبيعيّة" تغُرس فيهم ثقافيًّا فيبالغ هذا أحيانًا في قوّة تلك المؤسّسات، حين 

ويغفل عن أنّ الأفراد لا يتلقّون الرّسائل الثقّافية دومًا بامتثال، بل قد يسخرون منها، أو يعيدون تشكيلها وفق 
 .قيّ في علم الثقّافةسياقاتهم، وهو ما تؤكّده دراسات التّل

إذا كانت الثقافة منظومة رمزية للهيمنة، فإنّا أيضا  الثقافة كمجال للمقاومة وإنتاج المعنى المضاد: .2
منظومة للمقاومة وإنتاج المعاني المضادة فالثقافة ليست دائما تابعة للقوي المهيمنة بل يمكن أن تكون ساحة لصياغة 

الثقافة الشّعبية في الوطن العربّي ليست مّجرد انفعال سلبّي، بل هي مجال للتّعبير فالوعي المضاد وساحة للمواجهة 



 الدّراسات الثّقافيّة: فهم الثّقافة والسّلطة في المجتمعات الحديثة

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             271                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

يشير "نبيل عليّ" إلى أنّ الثقّافة ليست فقط ما ينُتَج في المراكز ف .28"الذّاتي والمقاومة الرّمزية ضدّ التّهميش والتّغريب
اس في الأسواق، والأحياء، ووسائل التّواصل، هنا تظهر الأكاديميّة أو مؤسّسّات الدّولة، بل تشمل أيضًا ما يبدعه الن

 .الّتي قد لا تغُير النّظام مباشرة، لكنّها تعُريه وتزُعزع استقراره الرّمزي  (counter-culture)الثقّافة المضادّة 
ماديةّ للتّأثير، فهذا يحمل نزعة تفاؤليّة، لكنّه قد يهُمل محدوديةّ تأثير الثقّافة الشّعبية حين لا تمتلك أدوات 

كما أنّ بعض أشكال الثقّافة الشّعبية قد تعيد إنتاج نفس القيم السّلطويةّ )مثل التّمييز أو الطائفيّة( بدلًا من 
وبهذا تعُدّ الثقّافة أحد الميادين الحيويةّ التي تُمارَس فيها أشكال المقاومة الرّمزية، حيث لا تقتصر الهيمنة  مقاومتها.

ع المادي المباشر، بل تمتد إلى السّيطرة على الوعي الجمعيّ وإعادة صياغة المعاني. وقد أشار عبد على أدوات القم
  .29السلطة لا تستقيم من دون جهاز ثقافي مهيمن، يعيد إنتاج قيمها ويقُنع بها الجمهور"": الله إبراهيم إلى أن

الهيمنة، معتبراً أنّّا ليست مجرد مكوّن من مكونات فمن خلال هذا يضع عبد الله إبراهيم الثقّافة في قلب آلية 
المجتمع، بل جهاز مؤسسي تشتغل من خلاله الّسلطة لإعادة إنتاج ذاتها، وهذا الاقتباس يتبنّى الرّؤية الغرامشية الّتي 

قافي المقاوم هو الآلية الأكثر فاعليّة لاستمرار السّلطة، ومن هنا، يصبح الفعل الثّ  -لا القمع  -ترى أنّ الإقناع 
 .عمليّة "تفكيك" لهذا الجهاز وإعادة تعريف معانيه، بحيث تتحوّل الثقّافة إلى أداة لتحرير الوعي

الثقّافة فضاء للصّراع على المعنى، إذ يمكن للأطراف المهمّشة ": وفي السياق نفسه، يوضح سعيد بنكراد أن
يسلّط "بنكراد" الضوء على "المعنى" ف، 30وم الرّواية الرّسمية"أن تعيد توظيف الرّموز والخطابات بما يخدم مصالحها ويقا

باعتباره الميدان المركزي للمواجهة بين السّلطة والمجتمع. فالرّموز والخطابات التي تنتجها السّلطة ليست ثابتة، بل يمكن 
الثقّافية كسيرورة سيميائيّة،  أن تعُاد قراءتها وتأويلها لتخدم أجندة مضادة، وهذا الطّرح يفتح المجال لفهم المقاومة

ويضيف ، حيث يشارك الأفراد والجماعات في إعادة إنتاج الدّلالة، مماّ يتيح إمكانيّة تقويض الرّواية الرّسمية من داخلها
الخطاب الثقافي لا يقتصر على ترديد المعاني السائدة، بل يمكن ":"الطاّهر لبيب"، في إطار تحليله للبنى الخطابية، أن

فرغم أنّ "لبيب" يدرس الشّعر العذري  ،31يحمل، في بنيته العميقة، دلالات مغايرة تفتح إمكانات للمقاومة"أن 
كظاهرة أدبيّة تاريخيّة، إلّا أّن ملاحظته هنا تنطبق على أشكال الخطاب الثقّافي كافة، فحتّ النّصوص الّتي تبدو 

ة" من المعنى يمكن استثمارها في فعل مقاوم، وهذا التحليل محايدة أو بعيدة عن السّياسة قد تحتوي على "طبقات خفي
يوسّع مفهوم المقاومة ليشمل ليس فقط الأعمال الثورية المباشرة، بل أيضًا الأعمال الفنيّة والأدبيّة الّتي تتضمّن 

 .دلالات معارضة في بنيتها العميقة
لم يكن القلم في زمن الثورة " :الثوري قائلًا وأمّا بخصوص التّجربة الجزائريةّ، يصف "مالك حداد" دور الأدب 

يختصر "حدّاد" هنا جدليّة "الثقّافة والسّلاح"، موضّحًا ، 32أقّل شأنًا من البندقيّة، فكلاهما كان يحمل مشروع التّحرر"
لأدبيّة أنّ النّضال المسلّح والنّضال الثقّافّي وجهان لعملة واحدة في مشروع التّحرر الوطني، فقد كانت النّصوص ا

الجزائرية ليست مجرد شهادات تاريخيّة، بل أدوات تعبئة وتحريض وحفظ للذّاكرة، ما يجعل من الثقّافة جبهة موازية 
  .للجبهة العسكريةّ

 



 سعدية العاقل/ ليلى تحري
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             272                                                مجلة منتدى الأستاذ                                                      

 خاتمة:
أسهمت الدّراسات الثقّافية إسهامًا نوعيًّا في إعادة تشكيل الفهم التّقليدي للثقّافة، من كونّا مجالًا للقيم -
والمعايير العليا، إلى كونّا ساحة مفتوحة للصّراع الرّمزي والاجتماعيّ، حيث تتقاطع أنساق السّلطة الجماليّة 

 بالخطابات اليوميّة، وتمارس الهيمنة من خلال مؤسّسّات تبدو محايدة مثل الإعلام، التعليم، واللغة،
بر القهر المباشر، بل تتجسّد كشف توجه الدرس الثقافي عن أبعاد جديدة للسّلطة، فهي لا تُمارَس فقط ع-

قاوَمة، 
ُ
 في التّمثيلات، والتّصنيفات، وأنماط الحياة الاستهلاكيّة، وفي أشكال الهويةّ المتداولة والم

إنّ الدّراسات الثقّافية لا تكتفي بتحليل مظاهر الهيمنة الثقّافية فحسب، بل تعُنى أيضًا برصد إمكانيات -
من خلال ما يتيحه الأفراد والجماعات المهمّشة من استجابات، تتراوح بين الرفض،  المقاومة وإنتاج المعنى المضاد،

وإعادة التّملك، وصياغة سرديّات بديلة، وقد برز هذا بوضوح في تحليل العلاقة المتشابكة بين الثقّافة والسّلطة، 
 .باعتبارها علاقة غير خطيّة، تقوم على التّفاعل والتّفاوض المستمرّ 

ت العصر الرقّمي، وصعود المنصّات البديلة، وتنامي دور الأفراد في تشكيل الرأّي العام، تتأكّد مع تحوّلا-
الحاجة إلى تجديد أدوات التّحليل الثقّافي، بما يسمح بفهم السّلطة في سياقات جديدة، حيث لم تعد الهيمنة حكرًا 

 .ن الخطاب والتّأثيرعلى المؤسّسّات التّقليدية، بل باتت تتسلّل عبر أنماط جديدة م
إنّ القيمة المعرفيّة للدّراسات الثقّافية تكمن في قدرتها على مساءلة البديهيات، وكشف البنى الرّمزية غير -

المرئية الّتي تتحكّم في تشكيل الوعي الاجتماعيّ، وفي فتح آفاق متعدّدة لقراءة الثقّافة بوصفها فضاءً للصّراع، ولكنّه 
المعنى والحريّة، ورغم ما يُسجَّل على هذا الحقل من ملاحظات منهجية أو إيديولوجية، فإنهّ يظل أيضًا مجالٌ لإنتاج 

 .إطاراً تحليليًا حيوياًّ لفهم تحوّلات المجتمعات الحديثة، وهوّيّاتها المتنازعة
 قائمة المصادر والمراجع:

 :المؤلفات
إدريس هاني: خرائط إيديولوجية ممزقة ـ الإيديولوجيا وصراع الإيديولوجيات العربية والإسلامية المعاصرة،  /1

 .2006، 1طالإنشاد العربي بيروت، 
 .2011إدوارد سعيد خيانة المثقفين: النّصوص الأخيرة، ترجمة: أسعد الحسين، نينوى للنشر، دمشق،  /2
 .2014، 4طدار الآداب، بيروت،  والإمبريالية، ترجمة كمال أبو ديب.إدوارد سعيد: الثقافة  /3
 .2008، 1طإدوارد سعيد: السلطة والسياسة والثقافة، ترجمة: نائلة قلقيلي حجازي، دار الآداب، بيروت،  /4
 .1978، 1إدوارد سعيد، الاستشراق المفاهيم الغربية للشرق، دار الطليعة، بيروت، ط /5
، 2004: النظريةّ الأدبيّة، ترجمة: رشاد عبد القادر، منشورات وزارة الثقافة، سورية، دمشق، جوناثان كالر /6

 د.ط.
 .2002، 2جورج طرابيشي، نقد الفكر العربي المعاصر، دار الساقي، بيروت، ط /7



 الدّراسات الثّقافيّة: فهم الثّقافة والسّلطة في المجتمعات الحديثة

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             273                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

، 3طحســــــــــن حنفـــــــــــي: مقدمة في علم الاستغراب، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع بيروت،  /8
2006. 

رثرإيزا برجر: النقد الثقافي، تمهيد مبدئي للمفاهيم الرئيسة، ترجمة جابر عصفور، المشروع القومي للتّرجمة،  /9
 .2005، 1ط

 .2003، 1طرشيد بوجدرة: اللغة والسياسة في الجزائر، دار القصبة للنشر، الجزائر،  /10
 .2003سعيد بنكراد: السيميائيات: أسسها وتطبيقاتها، المركز الثقافي العربي، المغرب، /11
 .2007، 1طسعيد علوش: نقد ثقافي أم حداثة سلفية، دار أبي رقراق، الرباط،  /12
 .1980الطاهر لبيب: سوسيولوجيا الغزل العربي: الشعر العذري نموذجًا، دار الطليعة،  /13
، 1طعبد الإله بلقزيز، الهوّية والاختلاف: دراسات في الفكر العربي المعاصر، المركز الثقّافي العربي،  /14

2001. 
 .2002، 2طعبد الله إبراهيم: الثقافة والهوية والاغتراب، المركز الثقافي العربي،  /15
 .2007عبد الله إبراهيم: الثقافة والهوية والسلطة، المركز الثقافي العربي، المغرب،  /16
 .2010، 1طعبد الله ابراهيم: المركزية الغربية، الدار العربية للعلوم، ناشرون، بيروت،  /17
 .1995 ،3طعبد الله العروي، الإيديولوجيا العربية المعاصرة، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب  /18
 .1993 ،2ط، عبد الله العروي، العقل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية بيروت /19
 .1994عبد الله شريط، الثقافة والهوية في الجزائر، دار الغرب، الجزائر،  /20
 2004عز الدين الخطابي: الخطاب والسلطة، إفريقيا الشرق،  /21
علي عبود المحمداوي خطابات "الما بعد" في استنفاذ أو تعديل المشروعات الفلسفية، منشورات ضفاف،  /22

 .2013، 1طدار الأمان الاختلاف، 
 .2009 ،1طغسان سلامة، الثقافة والسلطة: بين التفاعل والصراع، المركز العربي للأبحاث، بيروت،  /23
 .2012 ،1طفاطمة الزهراء بوشارب، الثقافة والسياسة في العالم العربي، دار ميم، الجزائر،  /24
 .2014 ،1طترجمة غيداء العلي. المركز القومي للترجمة، القاهرة،  .الخطاب والسلطة .فان دايك، توين /25
 .1974مالك حداد، التلميذ والدرس، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع،  /26
 2003 ،1طمحمد العمري: تحليل الخطاب السياسي: البنية والوظيفة، دار توبقال للنشر،  /27
 .2001نبيل علي: الثقافة العربية في عصر المعلومات، سلسلة عالم المعرفة، الكويت،  /28
 .2001 ،1طواسيني الأعرج: شرفات بحر الشمال، منشورات الاختلاف، الجزائر،  /29
 .2010 ،1طيحيى بن الوليد... الوعي المحلّق إدوارد سعيد وحال العرب. رؤية للنشر،  /30

1/ Louis Althusser: Freud Et Lacan : La Philosophie Comme Arme De La Revolution, 
Comment Lire Le Capitale, Marxisme Et Lutte De Classe, Idiologie Et Appareils Idiologique D 
Etat, Edition Sociale paris  



 سعدية العاقل/ ليلى تحري
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             274                                                مجلة منتدى الأستاذ                                                      

 

 الهوامش والإحالات:
 .22، ص 1978، 1إدوارد سعيد، الاستشراق المفاهيم الغربية للشرق، دار الطليعة بيروت، ط 1
 .65، ص 2012، 1فاطمة الزهراء بوشارب: الثقافة والسياسة في العالم العربي دار ميم، الجزائر، ط. 2
 .120، ص 2009، 1والصراع، المركز العربي للأبحاث بيروت، طغسان سلامة: الثقافة والسلطة بين التفاعل . 3
 .56، ص 1993العقل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية بيروت،  :عبد الله العروي. 4
 .112، ص 2002، 2جورج طرابيشي: نقد الفكر العربي المعاصر، دار السّاقي، بيروت، ط .5
 .65، ص. 1994ائر، دار الغرب، الجزائر، عبد الله شريط: الثقافة والهوية في الجز  .6
 .2014، 1ترجمة غيداء العلي. المركز القومي للترجمة، القاهرة، ط .الخطاب والسلطة :فان دايك، توين .7

 .2014، 1ترجمة غيداء العلي. المركز القومي للترجمة، القاهرة، ط .الخطاب والسلطة .. فان دايك، توين 8
 .54،55ص ، د.ط،2004منشورات وزارة الثقافة، سورية، دمشق،  ،رشاد عبد القادر :ترجمة ،الأدبيّةالنظريةّ  :الرك  جوناثان9

.7، ص2007، 1. سعيد علوش: نقد ثقافي أم حداثة سلفية، دار أبي رقراق، الرباط، ط10  
 .34ص 2001، 1الثّقافّي العربّي، ط. عبد الإله بلقزيز: الهوّيةّ والاختلاف: دراسات في الفكر العربّي المعاصر، المركز  11
 .21، ص1995، 3طالعربي، المركز الثقافي  الإيديولوجيا العربية المعاصرة، الله العروي: دعب .12
 .100، ص2010، 1طبيروت،  ،نللعلوم، ناشرو الدار العربية  المركزية الغربية، الله إبراهيم: د. عب 13
 .60،61 ص، 2006، 1ط  لعربي بيروت،االإنشاد  والإسلامية المعاصرة،الإيديولوجيات العربية  وصراعخرائط إيديولوجية ممزقة ـ الإيديولوجيا  هاني: س. إدري14
 .63، ص. 2003، دار توبقال للنشر، الطبعة الأولى، تحليل الخطاب السياسي: البنية والوظيفة العمري: دمحم .15
 .90، ص. 2001شرفات بحر الشمال، منشورات الاختلاف، الجزائر، الطبعة الأولى،  ،. واسيني الأعرج16
 .17، ص. 2014، 4طبيروت، : ترجمة كمال أبو ديب، دار الآداب، الثقافة والإمبرياليةسعيد،  دإدوار  .17
 .14ص ،2010، 1رؤية للنّشر، طيحيى بن الوليد... الوعي المحلّق إدوارد سعيد وحال العرب، .18
 .268ص ديب،كمال أبو   والإمبريالية، ترجمةالثقافة  سعيد:إدوارد  .19
 .405، ص2008، 1ط الآداب، بيروت، حجازي، دار: نائلة قلقيلي والثقافة: ترجمة والسياسةسعيد: السلطة  د. إدوار 20
 .58ص ،2013، 1ط تلاف،الأمان الاخ فاف، دارضمنشورات  الفلسفية،عبود المحمداوي: خطابات "الما بعد" في استنفاذ أو تعديل المشروعات  يعل .21
 .21، ص2011دمشق ، نينوى للنشر، الحسين،ترجمة: أسعد  الأخيرة، المثقفين: النصوص. إدوارد سعيد خيانة 22
 .29-28، ص 2006 3ط، ،بيروت والتّوزيع والنّشرحســــــــــن حنفـــــــــــي: مقدمة في علم الاستغراب، المؤسّسة الجامعية للدّراسات .  23
 .119، ص. 2003. رشيد بوجدرة: اللغة   والسياسة في الجزائر، دار القصبة للنشر، الجزائر، الطبعة الأولى، 24
 .39، ص 2002، 2الله إبراهيم، "الثقافة والهوية والاغتراب"، المركز الثقافي العربي، ط د. عب25

26 .Louis Althusser: Freud Et Lacan: La Philosophie Comme Arme De La Revolution, Comment Lire Le 

Capitale, Marxisme Et Lutte De Classe, Idiologie Et Appareils Idiologique D Etat ,Edition Sociale paris p85 86. 
 .122، ص 2004. عز الدين الخطابي: الخطاب والسلطة، إفريقيا الشرق، 27
 .104، ص 2001نبيل علي: الثّقافة العربيّة في عصر المعلومات، سلسلة عالم المعرفة، الكويت،  .28
 .45، ص2007، المركز الثّقافي العربّي، الثقافة والهويّةّ والسلّطةعبد الله إبراهيم: . 29
 .112، ص2003السيميائيات: أسسها وتطبيقاتها، المركز الثقافي العربي،  . سعيد بنكراد:30
 .76، ص1980الغزل العربي: الشعر العذري نموذجًا، دار الطليعة،  لبيب: سوسيولوجيالطاهر . ا31
 .53، ص1974. مالك حداد: التلميذ والدرس، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، 32
 

                                                           


