
 ذ           FORUM DE L’ENSEIGNANT              منتدى الأستاذ

 218  - 204   الصفحات 2025ديسمبر السنة:      01العدد:       21المجلد:   

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

 
 .2025 الجزائر -قسنطينة-لأساتذة آسيا جبّار لالمدرسة العليا 

  ليات أسطورة فاوست في المسرح العربيتج
Manifestations of the Faust myth in Arab theater 

 

  ،1عصام بن شلال 
  batna.dz-aissam.benchellel@univ (،الجزائر) 1جامعة الحاج لخضر/ باتنة  1

 مخبر أبحاث في التراث الفكري والأدبي بالجزائر.

 
  03/11/5220: القبولتاريخ    27/03/5220تاريخ الإرسال: 

 :الكلمات المفتاحية
 ؛الأسطورة

 ؛المسرح
 ؛فاوست

 ؛المثاقفة

 الأدب المقارن؛

  :الملخص 
 

 

د توفيق الحكيم وعلي يهدف البحث إلى تسليط الضوء على تجليات أسطورة فاوست في المسرح العربي، خاصة عن
اً، يتتبع تطور الأسطورة من مارلو يعتمد منهجاً مقارناً أدبي، و أحمد باكثير، ورصد تباينهما في استلهامها وتوظيفها

ا في مسرحيتي "نحو حياة أفضل" و  "."فاوست الجديدإلى جوته، ثم تحوُّلَه
عرب لَا وتكييفها مع الثقافة وتتمحور التساؤلات حول طبيعة الأسطورة وتطورها الغربي، وكيفية تلقّي الأدباء ال

 .الإسلامية

 .ير(كما يناقش آليات المثاقفة الأدبية بين الإبداع الرمزي )الحكيم( والتقليدي )باكث
 

 
 

  ABSTRACT:  
 

The study illuminates manifestations of the Faust myth in Arab theater, particularly 

in Tawfiq al-Hakim and Ali Ahmed Bakthir, charting their divergent inspirations 

and appropriations. 

It employs a comparative literary methodology, tracing the myth's evolution from 

Marlowe to Goethe, then its transformation in "Towards a Better Life" and "The 

New Faust." 

Central questions probe the myth's nature and Western development, alongside Arab 

writers' reception and adaptation to Islamic culture. 

It also examines acculturation mechanisms between symbolic creativity (al-Hakim) 

and traditionalism (Bakthir). 

Keywords: 
Mythology, 

The theatre, 

Faust, 

Acculturation, 

Comparative 

literature, 

 

 

 

 

 
 

                                                           
  .عصام بن شلال 

لة  ت  مج 
 
اذمن  دى الأست 



 عصام بن شلال
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             205                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

 مقدّمة:
تؤكد حضورها الجوهري في الآداب العالمية بمختلف أجناسها، فهي بمثابة الجوهر  لتزا كانت الأسطورة وما

الذي لا يزيده الزمان إلا قيمة، فنجدها تتجلى كل حين في صورة قشيبة لا تبلى، حتى إذا وظفها الأدباء في أعمالَم 
غاية الأدب، وإذا تتبعنا تاريخ  كانت هي العماد الذي يبنون عليه رؤاهم وتخيّلاتهم، وكانت السبيل المحتذى لبلوغ

على عهد سوفوكليس ويوريبيدس  –المسرح منذ نشأته الأولى لدى الإغريق سنجد أن أغلب النصوص المسرحية 
عتمادا مطلقا على الأسطورة التي كانت إطارا فنيا وخزانا رمزيا خدم بدايات المسرح الإغريقي تعتمد ا وغيرهما كانت

القديم، وأهدى للأدب العالمي نصوصا مسرحية خالدة مثل: أنتيغون، ومأساة أوديب وغيرهما..، واستمرت هذه 
  ث.  السُنّةُ الفنية تتواتر لدى الأدباء الرومان ومن أتى بعدهم حتى عصرنا الحدي

إن المطلع على النصوص المسرحية التي ألفها الكتاب العرب في عصرنا الحديث سوف يلاحظ اختلاف 
منازعهم في توظيف الأساطير في نصوصهم، بين كتاب يعيدون إنتاج الأسطورة في رؤيا جديدة، وبين كتاب يحافظون 

لعربية فحسب، ويركز هذا البحث على تجليات على بنية وتفاصيل الأسطورة كما هي، فكأنهم يترجمونها إلى اللغة ا
 أسطورة فاوست في المسرح العربي.

فما هي هذه الأسطورة؟ وكيف تطورت في الأدب الغربي؟ وكيف تلقاها الأدباء العرب ووظفوها في نصوصهم 
 المسرحية؟
 الأسطورة في المسرح: .1

تعني الكلمة والقصة والحديث، وهي موجودة لدى  mythos-ما هي الأسطورة؟ عند الإغريق كلمة ميثوس
كل الشعوب، والأسطورة بالنسبة لمعظمهم قصة تنتقل شفويا من شخص إلى آخر، ومن جيل إلى جيل، لتحكي 
عن بطل ما، أو عن أنصاف الآلَة، أو صياغة فكرة مجردة عن الخلق، وقد دونت هذه الأساطير وهكذا نجت رغم 

 ترعرعت فيها، وفي الأدب الحديث تكثر التلميحات والإشارات المباشرة لَذه الحكايات اختفاء تلك الثقافات التي
 .(1) عديدةالرائعة.. ورغم امتلاك الإغريق لعدد كبير من الأساطير، فإن هنالك عديدا منها تسبق اليونان بقرون 

أنه لم يكن يفرق بين ( لتعني المحادثة والسرد البعيد عن الخيال، أي muthosاستخدم هوميروس كلمة )
الأسطورة والتاريخ، ثم استعملت بعده لتعني التخيل، وفيما بعد وظفها أفلاطون للدلالة على معنى يفتقر تماما إلى 

( اللاتينية التي تعني الخرافة، وفي الوقت الحاضر fabula-( وكلمة )فابولاmuthosالحقيقة، كما تم المساواة بين كلمة )
 . (2)لدلالة على الخيال، لكن الخيال الذي ينقل حقيقة نفسيةالأسطورة تميل إلى ا

خصائص مشتركة بين كثير من الأساطير على مستوى الَيكل وأنها تتكرر لاحظ كلود ليفي شتراوس وجود 
في حين يرى بعض الباحثين أن أوجه التشابه بين العديد من  ؛(3)بالخصائص ذاتها أحيانا في مناطق مختلفة من العالم

الأساطير يرجع إلى أصل مشترك بينها، بينما يثبت آخرون أن التشابه يؤكد على وجود أسئلة مماثلة تطرح لتفسير 
  .(4)ظواهر مماثلة وبالتالي أنتجت أجوبة مماثلة في كل ثقافة



 تجليات أسطورة فاوست في المسرح العربي

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             206                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

وع الأدباء بها فيرجع إلى ثرائها الرمزي وبعدها الإنساني البريء أما بخصوص القيمة الأدبية للأسطورة وسبب ول
 ؛(5)"الأسطورة كلمة تكتنز قيمة مجازية مفتوحة" أن:والمفرغ من الإيديولوجيات المتحيزة، كما يعتقد رولان بارط 

ء كانت متنافرة... فالأساطير مثل القصائد، تشتغل على المجاز، إنها عالم مفتوح على نفسه، ليخلق التناغم بين أشيا
 .(6)فكل أسطورة مثل كون مصغر، تأتي لتقدم لنا عالما من المعاني في كلمات"

وقد دأب كتاب المسرح على جعل الأساطير مواضيع لمسرحياتهم منذ ميلاد المسرح، ويظهر هذا الولع 
بالأساطير لدى الكتاب الإغريق الأوائل من أمثال: إسخيلوس في "ثلاثية الأوريستيا" و"مسرحية بوميثيوس"، 

مسرحيته الشهيرة "ميديا" كما وظف  وسوفوكليس في مسرحياته "أوديب ملكا" و"أنتيغون" و"إلكترا"، ويوريبيدس في
أسطورة "إلكترا" في مسرحية أخرى؛ واستمر توظيف الأساطير الإغريقية في عصر الروماني من قبل "سينيكا" حتى 
أصبحت هذا النهج تقليدا امتد إلى يومنا، وما إن تفتح محرك البحث  حتى تعثر على مسرحيات كثيرة بمختلف 

يمة لَا لتعالج عقدته بطرق متباينة، أو تجعل من أسطورة إلكترا تيمة أيضا، أما ما اللغات تتخذ أسطورة أوديب ت
 يجعل مسرحية تتميز عن الأخرى فهو أسلوب الأديب وعمقه في الطرح وتجويده لبناء المسرحية.     

ال الفنية ويرى عز الدين إسماعيل أن "العلاقة بين الفن والأسطورة علاقة قديمة، فكم بين أيدينا من الأعم
والشعرية ما هو صياغة جديدة لأسطورة من الأساطير القديمة. وربما استطاع باحث أو آخر أن يبين لنا أن الأعمال 

 –التي استطاعت أن تعبر الزمن إلينا، محتفظة بقيمتها وأهميتها بالنسبة للإنسان في كل عصر وكل مكان، لم تظفر 
؛ فسمة الخلود في الآثار الأدبية (7)ة إلا لأنها ارتبطت في جوهرها بالأسطورة"بهذه الطاقة الحيوية الدائم –دون غيرها 

 نة بتوظيف الأسطورة فإذا اقترنت بها اشتهرت وتوارثتها الأجيال.     تر مق
ولأن المفاهيم طالما عودتنا على أنها تسبق المصطلحات في التجلي، فقد ارتأى كلود ليفي شتراوس أن يسمي 

" وهو مصطلح صاغه عن طريق ما نسميه في العربية النحت حيث mytheme-لتيمة الأسطوريةهذه الظاهرة: "ا
( وهذه mytheme( لتنطقا في كلمة واحدة هي )theme-( و)التيمة أو الموضوعmythe-جمع بين كلمتي )أسطورة

اوس المصطلح للتعبير تقنية من تقنيات اختراع المصطلحات التي يفُترض بها أن تستوعب مفاهيم جديدة، واخترع شتر 
عن نوع من التحليل الَيكلي للأساطير، والتوظيف الواعي للأساطير في الأدب، أو إعادة صياغة المواد الأسطورية 

 .(8)لتبدو في حلة جديدة، أو ابتكار نوع من الأساطير الخاصة
ا واضح المعالم، لكي يركز فالتيمة الأسطورية تسهل على الأديب بناء مسرحيته لأنها تعيره هيكلا جاهزا وقالب

على تجويد لغته وأسلوبه ويعيد نظمها في شكل أجمل من الأصل، ولكن هذا لا يمنع من أن ينزاح الأديب عن 
النموذج الأصلي للأسطورة بأن يحذف بعض التفاصيل والشخصيات أو يضيف ما شاء له خياله أن يضيف؛ لأن 

ع، ومن غير المعقول أن يتبنى أديب تيمة أسطورية ثم يعيد سرد أحداثها الانزياح عن النماذج السابقة هو جوهر الإبدا 
 كما جاءت في الأصل... فالموقف الإبداعي يحتاج إلى تحوير وإعادة صياغة.  

كما يرى محمد زكي العشماوي أن أي أمة ينبغي عليها إذا ترجمت "الاغترافُ من المنبع ثم صياغته وهضمه 
؛ فكأنه يتحدث عما يسمى (9)أخرى مصبوغا بلون تفكيرها، مطبوعا بطابع عقائدها"وتمثيله ليخرجه للناس مرة 



 عصام بن شلال
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             207                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

السائدة، فالترجمة ليست هي النص الأصلي بل  لأيديولوجيتهالترجمة الأدبية التي يُُضع فيها المترجِم ما ينقله إلى لغته 
يَّف الأدباء العرب أسطورة   هي تأويل وتفسير له، وتكييف فكري له حتى يندمج مع الثقافة السائدة، وسنرى كيفه كه

 فاوست مع الثقافة الإسلامية.
 أسطورة فاوست بين المسرحين الغربي والعربي: .2
 أسطورة فاوست: .أ

يوهان فاوست رجل عاش في ألمانيا في بداية القرن السادس عشر، وكان يدعى أحيانا بفاوستس، درس الطب 
العلوم، وكانت هناك شائعات بأنه يمارس السحر الأسود، كما أن  والخيمياء وعلم التنجيم والفلسفة حتى برع في كل

تاريخ وظروف وفاته غير معروفة، ولكن بعد فترة قصيرة من وفاته ألُفت حوله قصص تروي بأنه عقد اتفاقا مع 
 الشيطان، وباع روحه له مقابل المعرفة والشباب، وسرعان ما ترجمت أسطورته لعدة لغات وأصبحت شعبية في جميع

، في الثقافة الغربية فاوست هو الرجل الذي باع روحه للشيطان مقابل الشباب والمعرفة غير (10)أنحاء أوروبا
 .(11)المحدودة

ويعتبر نيتشه بأنّ فاوست في اندفاعه للمعرفة رجل لا يمكننا إلا أن نقارنه بسقراط فهو مثال للإنسان الحديث 
؛ لأنه سعى لتحصيل معرفة خارج الحدود التي رسمتها (12)معرفةالذي يسعى لإدراك حدود الشهوة السقراطية لل

 الكنيسة، لذلك أصبح رمزا للحداثة الغربية.
إن أسطورة فاوست تتعمق الجوانب المأساوية للإنسان الذي يطمح للمعرفة وللسلطة، وكما جاء في تقليد 

ولكن فاوست ليس مجرد رجل يسعى لجني  فرانسيس بيكون بأن وظيفة المعرفة هي السيطرة على العالم بدل البصيرة؛
الثمار العملية للمعرفة، فعطشه المعرفي المفرط جعله يبيع روحه للشيطان مقابل المعرفة المحرمة، فهناك شيء من البطولية 
في الصفقة، بحيث ترمز مغامرته إلى سقوط الإنسان بعدما أكل من شجرة المعرفة، ففاوست كان طهموحا للغاية، مع 

لفية مسيحية، وميثاق مع الشيطان نتجت عنه اللعنة، وهنا يتجلى المفهوم المسيحي الشعبي للمعرفة المحرمة، وجود خ
؛ واعتبر القديس إيفيس في (13)والأفكار المظلمة عن الشعوذة والسحر الأسود التي سكنت العقل الأوروبي لقرون

؛ لأنها تنتهي بتوبة (14)صد بها بناء الأخلاق"مقدمة كتابه )أسطورة فاوست( بأن "هذه الأسطورة الشيطانية يق
 فاوست، ولا يمكن أن يكون من وراء هذه النهاية إلا الوعظ والحث على اجتناب سبيل الشيطان.

 أسطورة فاوست في المسرح الغربي بين مارلو وغوته: .ب
ام كبير في زمن ما خلال القرن السادس عشر ميلادي انتشرت أسطورة فاوست الشعبية تزامنا مع اهتم

م فأنتج كثيرا من المؤلفات والعلوم التي تدرس  17بالشيطان والشيطانية في أوروبا والذي استمر حتى نهاية القرن 
كان أول   1593-1564))الشيطان، فضلا عن تدابير الكنسية والمدنية ضد الشيطانية، ويبدو أن كريستوفر مارلو 

 .(15)كاتب كبير أدرك رمزية موضوع فاوست، وقام بتجسيدها في عمل الدرامي يدين بالكثير لمسرحية الأخلاق
مع التطور الكامل للرمزية في القرون الوسطى جاءت مسرحية الأخلاق لتعالج المواضيع الأكثر شعبية في ذلك 

نت أكثر استيعابا للتأثيرات الأجنبية لتصبح أكثر علمانية الوقت ويمكن أن نطلق عليها اسم الدراما الدينية التي كا



 تجليات أسطورة فاوست في المسرح العربي

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             208                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

فأثار الموضوع الأخلاقي السياسي الجدل حول المسعى الإصلاحي للدراما الإنجليزية، وإحلال الفضيلة  (16)وتطورا
لتعليم، الأرستقراطية بدلا من الفضيلة المسيحية، كما ترتبط المواضيع الأخلاقية والسياسية باهتمام عصر النهضة با

 .     (17)ولاسيما تعليم الأمراء
م، وتّم عرضُ مسرحية  17ثم سافرت نسخة مارلو إلى ألمانيا عبر فرقة من "الكوميديين الإنجليز" في القرن 

 18فاوستس في مسارح الدمى، ولكن في هذه العروض كان فاوست مهرجا أمّا الشيطان فكان شبحا، وحتى القرن 
 . (18)قل الاهتمام بأي أثر له علاقة بالشيطانية

م( أفاد في مسرحيته من كل ما شاهده من عروض لقصة فاوست، بدءا من  1832 ويرُوى أن جوته )ت
مسرح العرائس أيام طفولته، إلى الفرق المسرحية المتجولة التي كانت تحاكي شخصية فاوست في استعراضاتها، والتي 

م، ومنذ  1587ة خلطت فيها بين المأساة والملهاة، كما أفاد من كل ما قرأ عن الموضوع منذ ظهور سيرته الشعبية سن
؛ (19)أن وضع الأديب الإنجليزي كريستوفر مارلو مسرحيته, هذا فضلا عن القرن الثامن العشر ومن فيه من الأدباء

ولأن مسرحية فاوست لجوته كانت أكثر نضجا وأجود شاعرية وترُجمت إلى جميع اللغات الأوروبية وغير الأوروبية، 
 . (20)نها تدل على تهافت الرؤية المأساوية في عالم ما بعد التنويرومسرحية جوته تحمل قيمة اجتماعية كما أ

وقد حافظ مارلو وجوته أثناء تعاملهما مع أسطورة فاوست على إطارها العام وبنيتها الأساسية، دون أن 
 يمنعهما ذلك من أن يعيدا صياغتها في قالب مسرحي مختلف ليضفي كل منهما عليها ما يشاء من التحوير والتغيير

بما يتفق مع النمط الأدبي السائد، والإيديولوجية المهيمنة في عصرهما، فإذا كان مارلو ملزما بالقالب المسرحي 
الإليزابيثي الأخلاقي فإن جوته كان عليه التزام القالب المسرحي الشعري السائد في عصره كما أنه كان يتبنى موقفا 

 إيديولوجيا مناهضا لفلسفة الأنوار.
 بين شيطان مارلو في مسرحيته والشيطان الذي ابتكره جوته لمسرحيته سنجد أن شيطان مارلو هو وإذا قارنا

نفسه الشيطان التقليدي الشائعة صورته في التراث الديني والشعبي... أما مفيستو )شيطان( جوته فربما كان أعظم 
 –مسيحي ويهودي  –من تراث ديني  نموذج فني للشيطان أبدعه يراع كاتب مستفيدا في رسمه من كل ما تحت يده

وشعبي أيضا، فقد استفاد جوته من )سفر أيوب( في رسم صورة الرهان بين الرب والشيطان على روح فاوست. كما 
استفاد من التصورات القبالية )نسبة للقبالا وهم المتصوفة اليهود( والصوفية وآرائهم عن روح الأرض ومهمة الشيطان 

 .(21)في الكون..  وهكذا
عصام بهي أن "السمات الذاتية التي أضفاها جوته على شيطانه تجعلنا ننظر إلى هذه الشخصية،  ىوير     

لا بوصفها أصداء أو أمشاجا من تصورات سابقة رتقت لتصنع ثوبا يلبسه مفيستو، بل ينبغي أن ينُظر إليها على 
أية صورة أخرى للشيطان في التراث الديني أو  أنها شخصية حية متكاملة، لَا مقومات حياتها الخاصة المختلفة عن

؛ مما يزيد من القيمة الأدبية لمسرحية جوته التي يكشف فيها عن مقدرته على حسن (22)الشعبي أو حتى الأدبي"
تحوير الأسطورة وإعادة صياغتها في ثوب أدبي مختلف، بل ويضيف للأسطورة قيما فنية وفلسفية واجتماعية وأخلاقية 



 عصام بن شلال
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             209                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

جديدة، وهذه هي المثاقفة الأدبية الإيجابية التي يكون فيها الأديب قد أضاف قيما لما ترجمه إلى لغته من الثقافات 
 المختلفة.   

 ج. أسطورة فاوست في المسرح العربي:
وها انفتح الأدب العربي على المسرح الغربي وأخذ أدباؤنا يستعيرون النماذج والمواضيع من الآداب العالمية، فحاك

في توظيف التيمة الأسطورية اتكاء على قوالب جاهزة، فتباينت المسرحيات العربية في تمثّل هذا التقليد الفني بين 
فمنهم من اقتصر على النموذج المحتذى ومنهم من سبق إبداعُه عصرهه فتجلت في مسرحه ملامح الأصالة والتقليد، 

 التجديد.
ء والتوظيف في المسرح العربي، ومن المسرحيات التي جعلت وكان لأسطورة فاوست نصيبها من الاحتفا

فاوست تيمة لَا نذكر: مسرحيتان لتوفيق الحكيم )سليمان الحكيم( و)نحو حياة أفضل(؛ ومسرحية )أشطر من 
إبليس( لمحمود تيمور، ومسرحية )عبد الشيطان( لمحمد فريد أبي حديد، ومسرحية )دموع إبليس( لفتحي رضوان، 

اوست الجديد( لعلي أحمد باكثير، ومسرحية )فاوست الجديد( لحامد إبراهيم... ولم تخرج هذه المسرحيات ومسرحية )ف
؛ فالأسطورة قد تم تكييفها ثقافيا لكي تتلاءم مع نظرة الإسلام للشيطان (23)في رؤيتها للشيطان عن الرؤية الإسلامية

 وموقفه منه.  
كانت علاقة الشيطان بالإنسان مستمدة من مصادر ثلاثة:   وفي هذه المسرحيات التي تتناول تيمة فاوست

. "أما المصدر الديني فإن له الغلبة على التأثير في هؤلاء المؤلفين (24)مصدر شعبي، ومصدر ديني، ومصدر أجنبي
حتى ليطغى هذا التأثير على المصدر الأجنبي، كان ذلك المصدر الأجنبي هو أسطورة فاوست المستقاة من مسرحية 

ته بنفس العنوان. وهؤلاء المؤلفون تأثروا بهذه المسرحية، ونقلوا تأثيرها عليهم إلى وضعها في إطار إسلامي بحيث جو 
 .(25)كادت تختفي فكرة جوته، وبقيت أحداث المسرحية مكسوة بكساء الفكر الإسلامي"
بسهولة في الثقافة الإسلامية، وأعتقد أن القضية الأخلاقية التي تخدمها الأسطورة هي ما فتح لَا الباب لتندمج 

لاسيما أن الأدباء وجدوا فيها تيمة يعالجون من خلالَا قضايا الإنسان العربي الحديث ويزرعون فيه قيما إنسانية 
 متنوعة من خلال الفن المسرحي.

العرب إن التشابه في الإطار العام بين مسرحيتي مارلو وفاوست يصعب علينا أن نحكم بأيهما تأثر الأدباء 
في بناء مسرحياتهم حول فاوست، وإن كنت أرجح أنهم تأثروا أكثر شيء بجوته؛ لأنه كان هناك تصور لدى الناقلين 
العرب "أن جوته أديب وشاعر ومفكر، ينتمي إلى الثقافة الإسلامية؛ فهم يحرصون على انتمائه إلى الإسلام والعروبة، 

ويذكر في ختام كتابه: )...والقراء لا محالة يذكرون محاولته إظهار فترى عبد الرحمن صدق يسميه )جوته الشرقي(، 
الخلق أجمعين على محاسن الشرق... وما جاء به الإسلام من حق(. ويظهر هذا واضحا في كتابات الجزائري عبد 

يقول:  الحميد بن شنهو الذي يقول مثلا: )ذلك أن جوته كان إنسانا على النحو الذي يفهمه الإسلام ويريده(. أو
).. كان جوته مصدقا للعمل الرباني الروحي الذي قام به محمد... ولقد سعى جوته إلى تقليد النبي في تصرفه، بل 

؛ ومن هذا المبدأ يمكننا أن نتصور علل تأثر الأدباء العرب بجوته لقربه من الثقافة الإسلامية، للنضج (26)وفي عمله("



 تجليات أسطورة فاوست في المسرح العربي

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             210                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

ه شهرة ومكانة محمودة في مختلف أنحاء العالم، كما مسرحيته حظيت الأدبي والفكري الذي كان يحظى به فأكسب
 .(28)أكثر من مسرحية مارلو (27)بعدة ترجمات

وإن كان عصام بهي يرى رأيا آخر حين أكّد "أن الذين كتبوا عن فاوست في العربية لم يكونوا متأثرين بفاوست 
؛ وحجته في هذا (29)بفاوست مارلو بالدرجة نفسها"بل متأثرين أيضا  –كما هو  شائع في دراساتنا   –جوته وحده 

أن علي أحمد باكثير ومحمد فريد أبي حديد كانا يملكان ثقافة إنجليزية ولا يُلو رأيه من الصواب إن لم يكن هو 
 الأرجح. 

وسنكتفي من المسرحيات العربية المتأثرة بأسطورة فاوست بمسرحيتين لأديبين أريبين هما؛ مسرحية )فاوست 
الجديد( لعلي أحمد باكثير، ومسرحية )نحو حياة أفضل( لتوفيق الحكيم، وذلك لتباينهما في توظيف الأسطورة، 

اولت موضوع فاوست، وإن عدم تناول هذه ولضيق البحث الذي لا يتسع لمعالجة كل المسرحيات العربية التي تن
 المسرحيات لا يعني التشكيك في قيمتها الأدبية بل هو انتقاء منهجي بحت. 

 )نحو حياة أفضل( لتوفيق الحكيم:  مسرحية-أولا 
يتصدر توفيق الحكيم المشهد الأدبي والفكري العربي كنموذج فريد للأديب الأصيل والمبدع الذي لا يجارى في 

قوالب جديدة لمسرحه من خلال انفتاحه على التجارب الأدبية العالمية، ولكن دون تقليد بليد بل كان  بحثه عن
يحاول إنتاج أدب قومي يعبر عن أحلام شعبه وهويته، كما يتضح لنا انفتاحه الفكري من خلال مستويات الحوار 

الحوار كوسيلة مسرحية درامية فحسب.  في مسرحياته، فمحمد مندور يرى: "أن توفيق الحكيم لا يريد أن يستخدم
... وأنه "قد انتهى في نظرته للحوار إلى رأي (30)بل يريد استخدامه كوسيلة مطلقة للتعبير، غير مقيد بفنية المسرح"

أوسع، من أن يقصره على الدراما، وهو في هذا لم يأت بدعا. ومنذ القدم استخدم الحوار كوسيلة لتمحيص الحقائق 
، فمسرحه لم يكن مجرد (31)النظر المختلفة في الموضوع الواحد على نحو ما كان يفعل سقراط قديما"وعرض وجهات 

ا فكريا وانفتاحا ثقافيا ب هنّاء.  لعب لغوي بل كان جِدًّ
كما تميز عن غيره من الأدباء في تعامله مع الأساطير بأنه "في استخدامه الأسطورة لا يعيد صياغتها فحسب 

مسرحياته )مجنون ليلى( أو )كليوباترا( وغيرها، وإنما يستخدمها كشكل من أشكال التعبير عن كما فعل شوقي في 
تجربة إنسانية معاصرة، فهو لا يتقيد بموضوع الأسطورة وأحداثها، بل يستفيد من الرموز التي تقدمها ويشكلها 

ويبتعد بها عن تقليد الكلاسيكيين تشكيلا فنيا وفكريا جديدا يبتعد بها عن المضمون الفكري للأسطورة القديمة 
الذين درجوا على تناول الأسطورة تناولا يضفي السمو والجلال على حقيقتها الموضوعية، وبذلك يكون قد حقق 

؛ (32)تلك الدعوة التي دعا إليها )مالارميه( وهي أنه ينبغي على الكاتب الدرامي أن يُلق وجها جديدا للأسطورة"
سابقا لعصره كما سنبين؛ لأن النضج الذي يتعامل به مع الأسطورة وتوظيفه الرمزي لَا كان وهذا ما يجعل منه أديبا 

 شيئا مميزا.



 عصام بن شلال
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             211                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

م وظف أسطورة فاوست بشكل رمزي ولم يجعل  1955ففي مسرحيته )نحو حياة أفضل( التي نشرها سنة: 
ات هي: )المصلح(، منها إطارا يتكئ عليه في بنائها، وهي مسرحية من فصل واحد، تقتصر على خمس شخصي

 و)زوجته(، و)الشيطان(، و)الفلاح: محروس(؛ )الفلاحة: خضرة(.
يصور لنا مشهد البداية مصلحا جالسا وهو يقرأ كتابا في الليل، ثم تدخل عليه زوجته وتطلب منه أن يرتاح 

للحياة الريف، لكن الزوجة من القراءة وينام، ولكنه يتجاهل إصرارها مواصلا القراءة، كما أنه ظهر متذمرا من انتقاله 
ترى أن انتقاده للواقع غير بريء معبرة عن رضاها عن حياة الريف الذي ينتسب له أهلها رغم إدراكها بأنه مصلح 
اجتماعي ووظيفته هي انتقاد الفساد والثورة عليه وضرورة تغييره، "لأن التسامح ليس من صفات المصلح، لأن معناه 

؛ ورغم ذلك ظلت زوجته تشخصن نقده وتعتبر انتقاصا من (33)عود عن الإصلاح"التغاضي عن الفساد، أي الق
قيمة قرية أهلها. ثم أخبرها بأنها زوجته ومن المفروض أن تفهمه وتقدر رسالته؛ لأنه يطمح أن يرى "الناس يعيشون 

 . ثم تسأله ماذا كان قرأ، فيجيبها:(34)حياة أفضل"
الم الفيلسوف الَرم الذي باع نفسه للشيطان، كي يرده إلى "كنت أقرأ قصة )فاوست( ...قصة ذلك الع

الشباب: أي إلى تلك الحياة التي هي أفضل في نظره... كنت أن هذه القصة؛ وأسائل نفسي: ترى لو جاءني 
  (35)الشيطان الليلة، ماذا أطلب إليه؟..."

جلى الأحلام الدونكيشوتية لكنه لن يتردد في أن يطلب حياة أفضل ليس لنفسه بل للناس جميعا، وهنا تت
لدى المصلح الاجتماعي الحالم بأن يجد في الشيطان ما يصلح أحوال الناس، وهو في هذا كالمرتجي من النار ماء، 

 وهذا ما جعل زوجته تقطع الحوار معه وتنصرف.
ا، ثم دخل وفجأة يتجلى له شبح قرب الباب ظنه في البداية زوجته، وبعدها تبين أنه الشيطان فالتفت مذعور 

في حوار معه، فقدم له الشيطان نفسه على أنه خادمه المطيع، وأنه عقد من قبل عهدا مع فاوست وأوفى له بكل 
  وعوده بينما هو لم يف بتعهده... بأن يعطيه نفسه، ثم عرض على المصلح تعاقدا مثيلا للسابق مع فاوست...

 وقال:فتعجب المصلح كيف له أن يضع يده في يد الشيطان؟ 
"إني لست فيلسوفا يبحث في مصيره الخاص... إني مصلح... يريد النهوض بمصاير الآخرين... فكيف أضع 

  (36)..."!أليس هذا مناقضا لرسالتي كل التناقض؟ !مصاير الناس في يد الشيطان؟
ين ورجال وقد يحتمل هذا التساؤل نقدا مضمرا للأوضاع السياسية التي انقطع فيها حبل الثقة بين المصلح

السياسة، ولكنه يشير إلى أن الفطرة السليمة التي كان عليها المصلح ومنطقه الواضح لم يسمحا له أن يضع يده في 
يد الشيطان وإن كان الَدف نبيلا، رغم أن الشيطان أبدى استعدادا تاما لمساعدته في مسعاه النبيل. مدعيا بأنه 

والمصلحين، ومساعدة الناس ولم يشترط على المصلح سوى أن  أصبح أنضج من قبل ويرغب في مصاحبة العلماء
 !!يكون رجلا صادقا

  (37).."!!والصدق عنده هو أن يقول للناس: "إن الشيطان قد عاونني في إصلاحكم



 تجليات أسطورة فاوست في المسرح العربي

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             212                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

وهذا ما رفضه المصلح جملة تفصيلا، لأن الناس إذا عرفوا تعامله مع الشيطان لن يصدقوا أنه مصلح، وهكذا 
بينهما، مما جعل الشيطان يشكك في مبادئ المصلح ويتهمه بالأنانية قائلا له: "إنك لست حريصا لم يتم الاتفاق 

  (38)على إصلاح قومك، بقدر حرصك على سلامة موقفك."
ولما شعر المصلح بالإهانة طلب من الشيطان أن ينصرف من بيته، ولكن حين هم الشيطان بالانصراف 

من أجل إصلاح حياة الناس حتى وإن كان ثمن ذلك أن يرجموه، مما جعل استوقفه المصلح وقرر أن يقبل شرطه 
 الشيطان يحييه على موقفه ويحقق له مطلبه في طرفة عين.

يغمض مصلح عينيه ... وعندئذ تبرق الدنيا ببرق خاطف... يفتح عينيه.. ثم ينهض لينظر من النافذة، 
 ...!ت غارقة في القذارةفيصيح دهشة حين رأى القرية تحولت إلى جنة بعد أن كان

ثم يحضر له الشيطان الفلاح )محروس( والفلاحة )خضرة( وقد أصبحا في حال أفضل، وبعدما تحاور معهما 
وجد في محروس نموذجا للإنسان غير المثقف والجاهل الذي أفسد الترف أخلاقه، وبعد انصرافهما أدرك المصلح أن 

شي فقط بل بتجويد مستواهم العلمي والثقافي، أي "أن ثروة المال إصلاح حال الناس ليس بتحسين مستواهم المعي
  (39).."!شيء، وثروة النفس شيء آخر

فالمصلح يريد إنسانا أرقى... يريد إدراكا أفضل لمعنى الحياة؛ لأن إصلاح الناس إصلاح للنفس قبل كل 
 شيء، فهي جوهر الإنسان، وأمام هذه المثالية لم يجد الشيطان إلا أن يقول: 
... إنكم دائما تخدعونني من هذه !"ألم أقل لك إنك ستخادعني، كما خادعني )فاوست( من قبلك؟

 (40)..."!ة... النفس... لعنة الله على النفس... كل المتاعب لا تأتيني إلا من هذه الكلمة... وداعاالناحي
وينصرف تاركا أمر إصلاح النفوس للمصلح، ويظل المصلح مكبا على كتاب، فتدخل زوجته وتوقظه، وتطلب 

للغاية، ويدرك ثقل الرسالة التي منه النوم في فراشه، وبعد أن يستفيق المصلح يتيقن أن أمر إصلاح النفوس صعب 
 تحملها.

إن هذه المسرحية على قصرها تتبنى موقفا مثاليا من إصلاح المجتمع، كما أنها تحمل نقدا مضمرا للنزعة المادية 
التي أخذت تسيطر إيديولوجيا على مجتمعات العالم الحديث، ومن هنا يستغل الحكيم أدبه لإنتاج هوية مثالية، في 

ورة فاوست بشكل رمزي مكثف، وانزاح بها عن إطارها التقليدي الذي دأب الأدباء على احتذائه، حين وظف أسط
 فكان نصيب مسرحيته من الإبداع كبيرا. 

 ثانيا: مسرحية )فاوست الجديد( لعلي أحمد باكثير:
وتشتمل المسرحية على أربعة فصول، كما اقتصرت على عدد محدود من  1967نشرت هذه المسرحية سنة 

الشخصيات وهي )فاوست( و)مرجريت( و)الشيطان: لوسيفر(، و)بارسيلز( صديق فاوست، و)إيمي( صديقة 
بارسيلز، والخادم )واجنر(، والخادمة )أولجا(، وبعض الشخصيات الثانوية، فهو يستخدم نفس الأسماء التي في 

 اوست، مع بعض الحذف والتغيير والإضافة.مسرحية ف



 عصام بن شلال
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             213                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

وتبين هذه الشخصيات "أن علي أحمد باكثير استخدم مصادر أخرى غير مسرحية جوته. وشخصية بارسيلز 
( الذي كان يرى أن هناك إلى جانب النور الرباني في المسيحية نورا آخر 1541-1493انعكاس لشخصية بارسيلوز )

كه بالحس والروح. وثار عليه عدد من أهل الفكر في زمانه، وأشاعوا أنه تحالف مع هو نور الطبيعة، يمكننا أن ندر 
الشيطان، ادعى البعض أنه أتى بأعمال عجيبة من التنجيم والسحر. ثم دخلت هذه الحكايات المختلفة في أسطورة 

 .    (41)فاوست"
تفتتح بمشهد فاوست الجالس  ولا تختلف بداية المسرحية عن باقي المسرحيات التي ألفت حول فاوست، إذ

على مكتبه في غرفة تعمها الفوضى، وهو معتمد برأسه على مكتبه؛ فاقدا الأمل من الدنيا بعدما أصبح شيخا وهو 
يفكر في كيفية للانتحار، وثم يأتي صديقه بارسلز لزيارته محاولا أن يرغبه في الحياة وملذاتها التي عزف عنها، لكن 

عدما انقطع حبه للحياة منذ هجرته حبيبته مارجريت دون سبب وكرست نفسها لخدمة فاوست لا يتفاعل معه ب
 الدير، ويحاول بارسيلز إثناءه عن فكرة الانتحار، ولكن فاوست سايره فقط حتى يصرفه ويتخلص منه.

ار، ثم يُلو فاوست بنفسه لكي يتناول السم فيتمثل له الشيطان في هيئة صديقه بارسيلز، ويمنعه من الانتح
ثم يدخل في جدال معه يعبر فيه الشيطان عن نفسه قائلا: "أنا عند العامة أول الجاحدين الملحدين، ولكني عند 

 ؛ وهذه الفكرة من صميم الفكر الصوفي..(42)الخاصة أو المؤمنين الموحدين"
مرجريت على  ويقدم له عرضا أن يهبه فاوست روحه ليطيعه هو في كل ما يريده، ولإقناعه أحضر له محبوبته

الفور، ولكنه لم يقتنع بسهولة زاعما أن له مطالب أخرى أهم وأعظم، فيعرض عليه "المعرفة الشاملة والصحة الكاملة 
 (43)".والقوة والشباب والغنى والشهرة

فيضيف إليها فاوست الحب العارم ليس مع مرجريت فقط بل مع حسان الدنيا جميعا. فيتفقان ويوقع فاوست 
بدمه، ثم يحقق له كل مطالبه ويطوف به كل بقاع العالم، ثم يصعد به إلى النجوم ليكتشف كروية الأرض، على العقد 

وأنها غير مسطحة كما كانوا يزعمون، ويجوب به كل البحار والمحيطات، ويجمعه بالنساء الجميلات من كل نواحي 
ا في حرب طروادة، ويأتيه حتى بأفروديت وفينوس العالم، ويجلب له هيلين جميلة جميلات اليونان التي كان خطفها سبب

وعشتروت، ويعينه على حل كثير من المعضلات العلمية وتحقيق كثير من الاكتشافات، ولكن كل هذا الذي حققه 
 ...!له لم يقنعه ولم يصل به إلى مرتبة الاكتفاء والقناعة

عقلي... كان عليك أن تدلني على كنوز فقال للشيطان: "كنت دائما تثير شهواتي وتغذيها على حساب 
، ويبدو أن فاوست كان إنسانا يتأله ويطمح في أن يتحدى الله بأن جعل الشيطان الذي عصا (44)المعرفة الشاملة"

 الإله يطيعه، ولكنه نسي في نفس الوقت أنه خسر نفسه وروحه...
الطرق التي تحقق له مبتغاه من لذة  إن فاوست رمز للإنسان الحداثي الذي لا يشبع من المعرفة ويستغل كل

عاجلة وتملّك غير محدود، وتحكم في كل شيء حتى في سنن الطبيعة التي وضعها الخالق، وذلك حين طلب من 
 !الشيطان أن يساعده على أن يحيل الصحاري إلى غابات ومروج وجنان



 تجليات أسطورة فاوست في المسرح العربي

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             214                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

متناعه عن السجود لآدم، ثم يعبر ويوظف باكثير ثقافته الإسلامية في الموضوع حين يذكر فاوست الشيطانه با
 له الشيطان عن قلقه من كونه متطلبا للغاية:

 الشيطان: يعجبني ذكاؤك يا فاوست، ولكنه يقلقني أحيانا عليك.
 فاوست: كيف ؟

 . (45)الشيطان: إنك تريد أن تجمع الأبد كله في لحظة واحدة
لم يجعل الشيطان يُاف عليه كما ادعى،  إن هذا الجوع المعرفي والشبق المفرط الذي كان يتسم به فاوست

وإنما هو خائف أن يفقد السيطرة عليه بعد أن يصل إلى مرحلة من عدم التشبع من كثرة اللذات الحسية والمعنوية 
التي كان غارقا فيها؛ لأن سهولة الحصول على الأشياء تفقدها قيمتها في أنفسنا وتقتل فينا ذلك الشغف الذي 

 يها بعد صبر واجتهاد.يكون إذا حصلنا عل
وأكثر ما كان يُيف الشيطان من فاوست هو سعيه لتحصيل كل شيء عن طريق العلم وليس بالاعتماد 
عليه فقط، وهذا ما أشعر الشيطان بأن فاوست يستغله لا غير؛ لأنه إذا حصل ما يريده بالعلم لن يكون مدينا له 

 بشيء وسوف يتحرر منه في أقرب وقت... 
إن مسرحية باكثير لم تخرج في إطارها العام عن الإطار الذي وضعه مارلو وجوته، في حين كيّف  وعلى العموم

 الموضوع مع ثقافته الإسلامية، وتجلت ثقافة الكاتب في هذا حوار:
 فاوست: أعطني علم الأزل وعلم الأبد فأشرح لك حكمة الله وعدله في ذلك.

 الشيطان: وما الأزل عندك وما الأبد؟
 الأزل بداية البدايات، والأبد نهاية النهايات. فاوست:

 الشيطان: كأنك ترى أن له بداية ونهاية.
 فاوست: كلا، في وسعك أن تقول إن الأزل هو البداية التي لا بداية لَا، والأبد هو النهاية التي لا نهاية لَا.

 الشيطان: هذا كلام محال.
 فاوست: بل هو تعبير عاجر عن التعبير.

 وفيم العجز؟ الشيطان:
فاوست: لأن العقل البشري محدود. أجل غير أني عرفت الآن أنّ علمك محدود كذلك، وأنك تعتمد أكثر 

 ما تعتمد على السحر والخرافة والتخيل والإيهام.
 الشيطان: فماذا أنت صانع؟

 . (46)فاوست: سألتمس العلم ممن عنده العلم كله. من الله
باكثير فقط، بل يظهر سبب تخوف الشيطان من عقلانية فاوست ورغبته في  وفي هذا الحوار لا تتجلى ثقافة

تحصيل كل شيء بالعلم مما جعله في الأخير يكفر بالشيطان، وبكل حيله التي كانت تشجعه على تحدي الله 



 عصام بن شلال
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             215                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

أبلغ ومعصيته، فكان هذا الاقتناع العقلي والتجريبي مبررا لتكون توبة فاوست توبة نصوحا، فأسطورة فاوست تعد 
 صورة للوعظ والتحذير من مكائد الشيطان لأنه وعظ يصور لنا تجربة فريدة مع الشيطان...

وفي الأخير يتضح لنا الفرق الشاسع بين باكثير وتوفيق الحكيم في استخدامهما لأسطورة فاوست، فبينما 
ر التقليدي للأسطورة كان وظفها الحكيم بشكل رمزي يمنح من خلاله بعدا أسطوريا لمسرحيته المتحررة من الإطا

باكثير ملتزما بإطار أسطورة فاوست وحتى وإن أخضعها لثقافته الإسلامية في بعض تفاصيل المضمون فإن الشكل 
افتقر للتجديد وروح الابتكار؛ ولذلك يمكن أن نعتبر توفيق الحكيم مفكرا وأديبا مثاليا بما أنه تمكن من تطبيق ما 

حي وضرورة تجديده للخروج من قيود التقليد إلى أفق التجديد الفني، وأعتقد بأن هذا نظرّ له بخصوص القالب المسر 
 هو جوهر المثاقفة الأدبية.

 :خاتمة
بد لَذا السفر البحثي الذي يقوده الشك أن يرسو بنا على ميناء من اليقين، لنستخلص منه أهم  كان لا

هذا البحث المتواصل بقدر ما هي دعوة إلى الاهتمام نتائج ونخرج ببعض التوصيات، وهذه الخلاصة ليست خاتمة 
 بقضايا المثاقفة وإشكالاتها في عالمنا العربي:

 الأسطورة كانت الإطار الذي اتكأ عليه المسرح في كل مراحل تاريُه.  
أسطورة فاوست تحمل قيما معرفية وأخلاقية ودينية كونية وزادت نضجا فنيا وفلسفيا عندما وظفها جوته في 

 رحيته.مس
تفاعل المسرح العربي مع أسطورة فاوست كان كبيرا نظرا لبعدها الأخلاقي، كما أن الأدباء العرب حاولوا 

 تكييفها مع الَوية الإسلامية كل حسب اجتهاده.
كان توظيف علي أحمد باكثير للأسطورة في مسرحيته كلاسيكيا؛ لأنه التزم بإطارها العام، في حين كان 

يم لَا في مسرحيته رمزيا وتميز بالحداثة والإبداع؛ لأنه أخرجها من إطارها العام ليجعل منها رمزا توظيف توفيق الحك
سنة في  12إنسانيا عميقا داخل عالم مسرحي من ابتكاره هو، رغم أن مسرحيته سبقت مسرحية باكثير بحوالي 

 !التأليف
، وإعادة إخراج ما ترُجم في إطار جديد يتفق عملية المثاقفة ينبغي أن تكون عقلانية وأن تصاحبها الإنتاجية

مع الَوية القومية؛ لأن تفاعل الثقافات ليس تقبلا سلبيا للآخر بل هو أخذ وعطاء يقوم على مبدأ المنافسة والتفكير 
 في آليات لإنتاج رأس مال ثقافي يستمد هويته من التراث الشعبي والحضاري الخاص وإضفاء العالمية عليه.

هو جوهر المثاقفة لذلك ينبغي على العربي أن يجتهد في إبراز اختلافه بشكل إيجابي، ولاسيما في إن التنوع 
 إطار الأدب الذي يعد أبرز إنتاج ثقافي يعبر عن الَوية.    

 
 
 



 تجليات أسطورة فاوست في المسرح العربي

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             216                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

 قائمة المصادر والمراجع   
 أولا/ العربية: 
 مصر،  -حمد زكي العشماوي: دراسات في النقد المسرحي والأدب المقارن، دار المعرفة الجامعية الإسكندريةأ

 .1994، 1ط
 ( دار المعارف1970-1933أحمد شمس الدين الحجاجي: الأسطورة في المسرح المصري المعاصر ،)-  ،مصر

1984. 
 1986 ،1بيروت، ط –الحكيم، دار الحداثة  تسعديت آيت حمودي: أثر الرمزية الغربية في مسرح توفيق. 
  ،"1989 ،1دار مصر للطباعة، طتوفيق الحكيم: نحو حياة أفضل، ضمن كتاب "سر المنتحرة. 
 1980 ،2الكويت، ط -عز الدين إسماعيل: الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي. 
  الأدبي، الَيئة المصرية العامة للكتابعصام بهي: الشيطان في ثلاث مسرحيات، فصول مجلة النقد- 

 .1983، 4ع ،3القاهرة، مج
  ،2001طعلي أحمد باكثير: فاوست الجديد، دار مصر للطباعة. 
  ،فصول مجلة النقد الأدبي، الَيئة المصرية العامة للكتاب كمال رضوان: فكرة فاوست منذ عصر جوته، 
 .1983، 4، ع3مجالقاهرة، 
  دت.3توفيق الحكيم، دار نهضة مصر، طمحمد مندور: مسرح ، 
  للكتابمصطفى ماهر: فاوست في الأدب العربي المعاصر، فصول مجلة النقد الأدبي، الَيئة المصرية العامة-

 .1983، 4، ع3، مجالقاهرة
 :ثانيا/ الأجنبية

 Roland Barthes: Le Bruissement de la langue, Seuil- Paris, 1984. 

 David Daiches, A Critical History of English Literature, SECKER & WARBURG – 

LONDON, 1961. 

 J. A. Coddon: A Dictionary Of Literary Terms and Literary Theory,Wiley-Blackweel, 

UK, 4e. 

 J. A. Coleman: The Dictionary Of Mythology,Arcturus- LONDON, 2007. 

 Josepha Sherman: Storytelling- An Encyclopedia of Mythology and Folklore, Sharpe 

Reference, New York, 2008. 

 Nietzsche: The Birth of Tragedy, edited by: R Geuss & R Speirs, Cambridge U P, UK, 

9e, 2007. 

 P Saintyves: La légende du docteur Faust, L'édition d'art- PARIS, 1926. 

 Pamela McCallum: Modern tragedy- Raymond Williams edited by: Broadview encore 

edition, Paris, 2006. 

 Philip Wilkonson & Neil Philip: Mythology, Dorling Kindersley, New York, 2007. 
 

 



 عصام بن شلال
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             217                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

 الهوامش والإحالات:
(1) J. A. Coleman: The Dictionary Of Mythology,Arcturus- LONDON, 2007, P7. 
(2)  J. A. Coddon: A Dictionary Of Literary Terms and Literary Theory,Wiley-Blackweel, UK, 4e, p453. 

(3) Claude Lévi-Strauss: Anthropologie Structurale, Plon- Paris, 1958, p263. 
(4) J. A. Coleman: The Dictionary Of Mythology, P8. 
(5) Roland Barthes : Le Bruissement de la langue, Seuil- Paris, 1984, p79. 
(6) Philip Wilkonson & Neil Philip: Mythology, Dorling Kindersley, New York, 2007, p15. 

 .222، ص 1980، 2، طالكويت-العربيعز الدين إسماعيل: الشعر العربي المعاصر، دار الفكر  (7)
(8) J. A. Coddon: A Dictionary of Literary Terms and Literary Theory, p454.  

 .9، ص1994، 1مصر، ط -المقارن، دار المعرفة الجامعية الإسكندريةمحمد زكي العشماوي: دراسات في النقد المسرحي والأدب  )9(
(10) Josepha Sherman: Storytelling- an Encyclopedia of Mythology and Folklore, Sharpe Reference, New York, 

2008, pp161-162. 
(11) J. A. Coleman: The Dictionary Of Mythology, P358.  

 )12)Nietzsche: The Birth of Tragedy، edited by: R Geuss & R Speirs, Cambridge U P, UK, 9e, 2007, p86. 
(13) David Daiches, A Critical History of English Literature, SECKER & WARBURG – LONDON, 1961, pp240-

242.  
(14) P Saintyves: La légende du docteur Faust, L'édition d'art- PARIS, 1926, p3.   
(15)  J. A. Coddon: A Dictionary of Literary Terms and Literary Theory, pp: 271-272.   
(16)  David Daiches, A Critical History of English Literature, pp214-216. 
(17) Ibid, p219.   
(18) A. Coddon: A Dictionary of Literary Terms and Literary Theory, p272. 

 .231 ،1983، 4، ع3مجالقاهرة،  6فصول مجلة النقد الأدبي، الَيئة المصرية العامة للكتاب كمال رضوان: فكرة فاوست منذ عصر جوته،  19
(20) Pamela McCallum: Modern tragedy- Raymond Williams, edited by, Broadview encore edition, Paris, 2006, 

p12. 
 .250، ص1983، 4، ع3القاهرة، مج -عصام بهي: الشيطان في ثلاث مسرحيات، فصول مجلة النقد الأدبي، الَيئة المصرية العامة للكتاب )21(
 .250المرجع السابق، ص )22(
 . 184، ص1984، مصر-المعارف(، دار 1970-1933أحمد شمس الدين الحجاجي: الأسطورة في المسرح المصري المعاصر ) (23)
 .185المرجع السابق، ص (24)
 .185المرجع السابق، ص (25)
، 1983، 4، ع3اهرة، مجالق -مصطفى ماهر: فاوست في الأدب العربي المعاصر، فصول مجلة النقد الأدبي، الَيئة المصرية العامة للكتاب )26(

 .240ص
، وترجمة 1959م، وترجمة عبد الحليم كرارة: 1985ترجمت مسرحية فاوست عدة مرات للعربية ومن الترجمات نذكر: ترجمة محمد عوض محمد:  )27(

 . 1998عبد الرحمن بدوي: 
 .2013، وترجمة عبد الواحد لؤلؤة 1992عثرت على ترجمتين هما: ترجمة حلمي مراد  )28(
 .249عصام بهي: الشيطان في ثلاث مسرحيات، ص )29(
 .7، ص3: مسرح توفيق الحكيم، دار نهضة مصر، ط مندورمحمد  )30(
 .8-7المرجع السابق، ص (31)
 .102، ص1986، 1بيروت، ط –تسعديت آيت حمودي: أثر الرمزية الغربية في مسرح توفيق الحكيم، دار الحداثة  (32)
 .124ص ،1989، 1دار مصر للطباعة، طتوفيق الحكيم: نحو حياة أفضل، ضمن كتاب "سر المنتحرة"،  )33(
 .125المصدر نفسه، ص (34)
 نفسه. )35(
 وما بعدها. 128ص  المصدر نفسه، (36)
 .132، ص المصدر نفسه (37)
 .134، ص المصدر نفسه ( 38)

                                                           



 تجليات أسطورة فاوست في المسرح العربي

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             218                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

                                                                                                                                                                                     
 .142، ص المصدر نفسه ( 39)

 .143، ص المصدر نفسه ( 40)
 .243: فاوست في الأدب العربي المعاصر،  ماهر ىمصطف )41(
 .40، ص2001علي أحمد باكثير: فاوست الجديد، دار مصر للطباعة، ط )42(
 .45المصدر نفسه، ص  ( 43)
 .69المصدر نفسه، ص  ( 44)
 .76المصدر نفسه، ص  ( 45)
 وما بعدها. 100المصدر نفسه، ص  ( 46)


