
 ذ           FORUM DE L’ENSEIGNANT              منتدى الأستاذ

 189  - 180   الصفحات 2025ديسمبر السنة:      01العدد:       21المجلد:   

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

 
 .2025 الجزائر -قسنطينة-لأساتذة آسيا جبّار لالمدرسة العليا 

  التخيل كآلية حوارية في الفلسفة الإسلامية: )الفارابي، ابن سينا، ابن رشد(
Imagination as a Dialogic Mechanism in Islamic Philosophy: (Al-Farabi, 

Ibn Sina, Ibn Rushd) 

 

  2ناصر اسطمبول ،1إبراهيم بن براهيم 
 benbrahim.brahim236@gmail.com  (،الجزائر) 1جامعة أحمد بن بلة/ وهران  1

 مخبر السيميائيات وتحليل الخطاب.

 naceur__stamboul@yahoo.com، (الجزائر) 1جامعة أحمد بن بلة/ وهران  2

  السيميائيات وتحليل الخطاب.مخبر 

 
  25/08/5220: القبولتاريخ    50/08/5220تاريخ الإرسال: 

 :الكلمات المفتاحية
 التخييل؛
 حوارية؛
 الفارابي؛
 ابن سينا؛
 ؛ابن رشد

  :الملخص 
وابن رشد، لبناء خطاب  حضور التخييل كآلية حوارية في فلسفة الفارابي وابن سينايهدف البحث إلى مساءلة  

ل ووظائفه في نصوصهم )المدينة الفاضلة، يعتمد منهجاً تحليلاً مقارناً، يتتبع بنية التخيي. و يجمع بين المعرفة والإقناع
 .حي بن يقظان، فصل المقال(

لرموز، وردم الفجوة بين للعامة بالصور المحسوسة والخاصة با وتتمحور التساؤلات حول كيفية مخاطبة التخييل
 .البرهان والبيان

 .كما يناقش دوره في التواصل المعرفي بين العقل والخيال، والفلسفة والشريعة
 

 

 
 

  ABSTRACT:  

The study interrogates the presence of imagination as a dialogic mechanism in the 

philosophy of Al-Farabi, Ibn Sina, and Ibn Rushd, constructing discourse that 

integrates knowledge and persuasion. 

It employs a comparative analytical methodology, tracing the structure and functions 

of imagination in their texts (The Virtuous City, Hayy ibn Yaqzan, Fasl al-Maqal). 

Central questions address how imagination engages the masses through sensory 

images and elites through symbols, bridging the gap between demonstration and 

rhetoric. 

It also examines its role in cognitive communication between reason and 

imagination, philosophy and revelation. 

Keywords: 
Imagination, 

Dialogicity, 

Al-Farabi, 

Ibn Sina, 

Ibn Rushd, 
 

 

 

 

 

                                                           
  .إبراهيم بن براهيم 

لة  ت  مج 
 
اذمن  دى الأست 

mailto:لbenbrahim.brahim236@gmail.com
mailto:لbenbrahim.brahim236@gmail.com


  إبراهيم بن براهيم/ ناصر اسطمبول
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             181                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

 
 :مقدمة: التخييل بين الفلسفة والبيان في الفكر الإسلامي

حيث لم ينُظر إليه بوصفه يشكّل مفهوم التخييل نقطة تقاطع حاسمة بين الفلسفة والبيان في الفكر الإسلامي، 
مجرد أداة جمالية تُستخدم في الشعر أو البلاغة، بل كمكوّن معرفي وإقناعي يُسهم في إنتاج المعنى وتيسير تلقيه. وقد 
تجلى هذا الدور المركّب للتخييل بوضوح في مشاريع عدد من فلاسفة الإسلام الكبار، الذين سعوا إلى بناء جسور 

قلي والنفوس المتلقّية، سواء كانت نخبوية أو شعبية، وذلك من خلال صور رمزية وتمثيلات تواصل بين الخطاب الع
في هذا السياق، تتبدّى حوارية التخييل بوصفها خاصية مركزية في الفلسفة  .خيالية تقُرب المجردات من المدارك

لفارابي يتّخذ طابعًا حواريًً مزدوجًا: الإسلامية، لا سيما عند كل من الفارابي وابن سينا وابن رشد. فالتخييل عند ا
يخاطب العامة بأسلوب تمثيلي يقُرب المعقولات، ويحاور الخاصة عبر رموز تحتفظ بعمقها المفهومي. أما عند ابن 
سينا، فيتجاوز التخييل بعده الجمالي ليغدو وسيلة تواصلية ومعرفية، يترجم بها الفيلسوف المعنى العقلي إلى صور 

ل مع المخيلة الجماعية. في حين ينخرط ابن رشد في مقاربة منهجية للتخييل تُسهم في ردم الفجوة بين حسية تتفاع
الفلسفة والشريعة، عبر اعتباره من أدوات البيان القادرة على تمكين الجمهور من إدراك المعاني الفلسفية، دون الحاجة 

هذا المقال إلى مساءلة حضور التخييل بوصفه آلية حوارية انطلاقاً من هذه التصورات، يسعى  .إلى التسلّح بالبرهان
في الفلسفة الإسلامية، من خلال تحليل بنيته ووظائفه في فكر الفارابي وابن سينا وابن رشد، واستكشاف كيف 

 .أسهم في بناء خطاب يجمع بين المعرفة والإقناع، العقل والتمثيل، النخبة والعامة
 ابي:. حوارية التّخييل عند الفر 1

يشكل التخييل أحد المفاهيم المركزية في فلسفة الفارابي، لا سيما في مقاربته للعلاقة بين الفلسفة والشعر، 
وبين العقل والخيال. غير أن هذا التخييل لا يظهر في فلسفة الفارابي كمجرد أداة فنية، بل يتلبّس بطابع حواري، 

المتلقّي. في هذا السياق، تتبدّى حوارية التخييل عند الفارابي يتوسّل الإقناع، ويؤسس لتواصل معرفي وجمالي مع 
بوصفها آلية مزدوجة: فهي تخاطب العامة بأسلوب تمثيلي يقرب المعقولات من المدارك، وتحاور الخاصة بنقل المفاهيم 

 .الفلسفية عبر صور رمزية
لسفية اليونانية، خصوصًا ما أخذه عن التخييل في فلسفة الفارابي يعتمد في تنظيره للتخييل على المنظومة الف

أفلاطون وأرسطو، لكنه أعاد صياغة هذا المفهوم في ضوء مشروعه السياسي والمعرفي. فالتخييل عنده ليس وهماً أو 
خيالًا زائفًا، بل وسيلة معرفية تكميلية للعقل، تُستخدم لتقريب الحقائق الفلسفية إلى أذهان غير الفلاسفة، عبر 

 1.كاةالصور والمحا 
، حيث يوضح أن الخطاب الشعري يقوم على تخييلٍ يستهدف ”كتاب الشعر“ويظهر هذا جليًّا في مؤلفه 

 2.التأثير في المتلقّي انفعاليًا ومعرفيًا، دون اشتراط اليقين العقلي الذي تتطلبه الفلسفة
: المضمونأما البنية الحوارية في آلية التخييل يحمل التخييل عند الفارابي طابعًا حواريًً من جهتين: من حيث 

وهنا تصبح  بين المجرّد والمحسوس. فالتخييل يبُنى على مخاطبة النفس الإنسانية عبر الصور المأنوسة، فيتموضع كوسيط



 التخيل كآلية حوارية في الفلسفة الإسلامية: )الفارابي، ابن سينا، ابن رشد(
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             182                                                مجلة منتدى الأستاذ                                                      

ويستدرج المتلقي إلى التفاعل مع المضمون، لا من  3لعقل في آنٍ،الصورة التخييلية بمثابة خطاب يحاور الوجدان وا
فلسفية -خلال البرهان فقط، بل من خلال الانفعال أيضًا أما من حيث الوظيفة: التخييل هو استراتيجية بلاغية

يعُاد بناء مما يُحيل إلى بعُد حواري بين المتكلم والجمهور، حيث ، (mimesis) تهدف إلى الإقناع عن طريق المحاكاة
آراء أهل “ثالثاً: التخييل كأداة حوارية في المدينة الفاضلة في  .4الحقيقة ضمن فضاء رمزي يقبل التأويل والتداول

، تظهر حوارية التخييل بوصفها ضرورة سياسية ومعرفية. فالحاكم الفيلسوف مطالب بأن يخاطب ”المدينة الفاضلة
 5عانة بالتخييل لتصوير المعاني الفلسفية العليا. بلغة تستوعبها الجماهير،الناس على قدر عقولهم، وهذا يتطلب الاست

من هنا، تتأسس وظيفة رمزية للتخييل: فهو لغة ثانية للحقائق الأولى، ويستمد شرعيته من حاجته إلى تأسيس توافق 
اضلة خطابًا عامًا ذا طابع وبذلك يصبح التخييل في المدينة الف .اجتماعي على مفاهيم مثل الخير والسعادة والفضيلة

حواري، لأنه لا يُُلَى على الجمهور من علٍ، بل يتوسل الصور التي تتيح تقبّله وتداوله. فالتخييل هنا ليس تزويقًا، 
 .6بل وسيلة تعبير ضرورية للعدالة المعرفية

تبارهما صناعتين تقومان على أما رؤية الفارابي للتخييل في الخطابة والشعر ينظر الفارابي إلى الشعر والخطابة باع
التخييل، لكن لكلٍّ منهما غايته ومستواه من الإقناع. فبينما تستخدم الخطابة التخييل من أجل الإقناع العملي في 

. ومع ذلك، فإن كلاهما يشتغل في دائرة حوارية تهدف 7المجال المدني، يتجه الشعر إلى إحداث لذّة وجذب عاطفي
أما التخييل كحوار بين العقل  8.ي، وتوجيه تصوراته أو انفعالاته، وفق ما يناسب مقام التخاطبإلى التأثير في المتلقّ 

والخيال يبرز الفارابي، في نظريته عن النفس، الدور الوظيفي لقوة المتخيلة بوصفها حلقة وصل بين المحسوسات 
ل أيضًا حوار داخلي في الذات الإنسانية، والعقليات. وعليه، فإن التخييل ليس فقط حواراً خارجيًا مع الجمهور، ب

وبهذا، يكتسب التخييل عند الفارابي بعدًا أنطولوجيًا، يُسهم في تكوين  9يجري بين العقل المدرك والخيال المصوّر.
 .الرؤية الكاملة للمعرفة، عبر تضافر ملكات النفس

تجمع بين الفلسفة والبلاغة، بين الإقناع  تتجلى حوارية التخييل عند الفارابي بوصفها ممارسة معرفية وجمالية،
والتخييل، وبين العقل والخيال. وهي ليست حواراً لفظيًا فقط، بل حواراً أنطولوجيًا وثقافيًا، ينخرط في بناء الوعي 
الجماعي، ويؤسس لجسر تواصلي بين النخبة والعامة. ومن ثم، فإن استيعاب التخييل بوصفه ظاهرة حوارية يعُدّ 

 لفهم المشروع الفلسفي الفارابي في كليته. مفتاحًا
 :الفارابيب/ نماذج تطبيقية لحوارية التخييل في نصوص 

يُتاز أسلوب الفارابي، على الرغم من طابعه العقلي الفلسفي، بحسّ رمزي واضح في مواضع كثيرة، خاصة 
وسنتعرض إلى ثلاثة نماذج نصية حين يخاطب الجمهور أو يتحدث عن الوظائف السياسية والاجتماعية للفلسفة. 

تصوير  –” آراء أهل المدينة الفاضلة“نموذج من  .1 .من مؤلفاته، تُظهر بجلاء كيف يتلبّس التخييل بطابع حواري
وأهل هذه المدينة الفاضلة هم الذين تهدف أعمالهم إلى السعادة، وتكون القوانين الموضوعة فيهم “المدينة الفاضلة 

في هذا النص، يستخدم  ”.فيصور لهم السعادة تصويراً، ويخيلها لهم في صور محسوسة يحبونها… هامما يعينهم على نيل
الفارابي التصوير التخيّلي ليصف غاية المدينة، ألا وهي السعادة، لكن هذه السعادة لا تُطرح كفكرة تجريدية بل 



  إبراهيم بن براهيم/ ناصر اسطمبول
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             183                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

 مستويًت متعددة وبين الحاكم والفئة تُصاغ في صور محسوسة محبوبة لدى العامة. وهنا تبرز حوارية التخييل في
بين الفكرة المجردة )السعادة( وتمثلاتها الحسية: حيث يقُام  و.العامة: حيث يُخاطبون بصور متخيلة تناسب عقولهم

 .10بين الخطاب الفلسفي والشعبي: إذ يعمل التخييل كوسيط حواري لتداول الحقيقة لتقريب المعنى،” حوار رمزي“
فإذا استقامت الصور “تدرج المعرفة من المحسوس إلى العقلي  –” التنبيه على سبيل السعادة“نموذج من 

 ”.الخيالية في نفوسهم، أمكن أن يتدرجوا منها إلى المعاني المجردة، فإذا ألُفت النفس الصور، ألفت بعدها المعقولات
ضع الوسيط المعرفي، فهو خطوة في سلم التكوين هذا النموذج يظُهر بوضوح كيف يضع الفارابي التخييل في مو 

العقلي، يبدأ بالحسّي المتخيل ليصل إلى العقلي المجرّد. والحوار هنا لا يقوم بين الأشخاص، بل بين مراتب النفس 
التخييل في هذا السياق ليس مجرد أداة بل مكوّن  (.الإنسانية، وبين الملكات المختلفة )الخيال، العقل، الإدراك

  ري داخلي في حركة المعرفة.حوا
فيجب على الرئيس الأول أن يعلم كيف “التخييل في خطاب الزعيم  –” كتاب السياسة المدنية“نموذج من 

يخاطب كل طائفة بما يناسبها من القول، ويصور لهم المعاني العالية في صور يحبونها، حتى إذا ترقّوا فهموها في 
م الفيلسوف كفاعل حواري يستخدم التخييل، لا كخداع، بل كأداة تربوية يبرز هذا النص دور الحاك ”.حقيقتها

يتأسس في هذا  .لإقناع المتلقّين. التخييل هنا ليس نهاية الخطاب، بل بدايته، يُستخدم لجذب المتلقي نحو الحقيقة
سل بالتخييل لحمل النص شكل جدلي تفاعلي بين الزعيم والجمهور: الزعيم لا يلُقي بالحقيقة دفعة واحدة، بل يتو 

 .11الآخرين على المشاركة في فهمها، مما يجعل الخطاب تخييليًا، تواصليًا، وحواريًً بامتياز
تكشف النماذج المدروسة أن الفارابي لا ينظر إلى التخييل بوصفه مجرد أداة بلاغية، بل كقناة تواصلية تفُعل 

عنى في صور رمزية، لا تلغي الحقيقة، بل تؤهل المتلقي للدخول البعد الحواري للفلسفة. فالتخييل عنده يعُيد إنتاج الم
في حوار معها. وبهذا يغدو التخييل في فكر الفارابي شكلًا من أشكال الحوار المتعدد المستويًت: حوار بين العقل 

 .والخيال، بين الفيلسوف والعامة، وبين المجرد والمحسوس
 :حوارية التخييل عند ابن سينا .2

 :في البعد البلاغي والمعرفيأ/قراءة 
احتل التخييل في فكر ابن سينا موقعًا بالغ الأهمية، ليس فقط في تنظيره للشعر والبلاغة، بل أيضًا في مشروعه 

النفسي، الذي يقيم توازنًا دقيقًا بين العقل والخيال. وقد اتخذ التخييل عنده شكلًا حواريًً يتجاوز الوظيفة -الفلسفي
يفة معرفية وتواصلية، إذ يُثل وسيلة لإيصال المعقولات إلى المخيلة الشعبية، أو لبناء تصور فلسفي الجمالية إلى وظ

عبر التمثيل الرمزي. من هنا، تتبدّى حوارية التخييل عند ابن سينا بوصفها فعلًا مزدوجًا بين الفيلسوف والمتلقي، 
 .وبين المعنى العقلي وصورته الحسية

كتاب “تحديد المفهوم: يعُرف ابن سينا التخييل في سياق حديثه عن الشعر في  –ينا التخييل في فلسفة ابن س
. 12”إيراد المعاني في صور محسوسة، تُحرّك النفس نحو قبول أو رفض، وتؤثر في التخيل والانفعال“ :بأنه” الشفاء

 .عل يثير الانفعالأنه ليس فقط محاكاة حسية، بل ف :وهذا التعريف يكشف عن خصائص جوهرية للتخييل عنده



 التخيل كآلية حوارية في الفلسفة الإسلامية: )الفارابي، ابن سينا، ابن رشد(
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             184                                                مجلة منتدى الأستاذ                                                      

هو حمل النفس على تصور الأشياء لا كما هي،  المقصود وأنأن التخييل يتضمن قوة تأثيرية تتجاوز البرهان  حيث
ومن هنا يتداخل التخييل مع البلاغة والشعر والسياسة والفلسفة، فيؤسس لخطاب  .بل كما يُكن أن ترُى وتتخيل

التخييل كآلية للتواصل المعرفي ينظر ابن سينا إلى التخييل كوسيط معرفي ضروري أما حوارية  .حواري متعدّد الطبقات
حين تتعذر أدوات البرهان العقلي. ففي مخاطبة الجمهور أو في تعليم المبتدئين، لا بد من الانتقال من الصور المتخيلة 

المتعلم، بتمثيل تصاعدي يبدأ من الصور وهنا تظهر الحوارية في شكل تواصل رمزي بين العالمم و  13إلى المعاني المجردة.
وهذا ما يظهر بوضوح في  .المتخيلة وينتهي بالمعقولات، حوار داخلي في النفس الإنسانية، بين قوتي التخيل والعقل

ومن خلال  .”الرسائل الإشراقية”توظيف ابن سينا للحكاية الرمزية، والمشاهد التمثيلية، خصوصًا في ما يسمى بـ
 –)نُسبت له في بعض المخطوطات( ” حي بن يقظان“التطبيقية من نصوص ابن سينا نموذج من النماذج  هذه

وهو ينتقل من إدراك العالم المحسوس إلى التأمل ” حي“قصة رمزية في المعرفة التدريجية يصوّر النص مسار بطل الرواية 
بعد خارجي: حيث  تخييل في بعدين:هنا تتجلى حوارية ال .14 العقلي، عبر حوارات مع الطبيعة والذات والوجود

وبعد داخلي: حيث  .يخاطب المؤلف القارئ من خلال قصة رمزية تمثيلية، تقوم على التدرجّ في اكتساب المعرفة
إنها ليست قصة تعليمية . تخوض الشخصية الرئيسية حواراً داخليًا بين الحواس، والتخيل، والعقل، بحثاً عن الحقيقة

  .ينقل المفاهيم الفلسفية في صورة درامية حواريةفحسب، بل تخييل رمزي 
وبعثت من … ثم اجتمعت الطيور “فهو حوار رمزي بين الطيور والنفس –أما النموذج من رسالة الطير 

الرسالة مبنية كلها على تخييل رمزي لحالة  .15”بينها طائراً رسولًا إلى مَلمكها الغائب، علّها تهتدي إلى سبيل خلاصها
العاقلة الساعية إلى الاتصال بالعقل الفعّال أو بالحق الأعلى. ويتجلى البعد الحواري في: الحوار بين الطيور النفس 

كنماذج للملكات النفسية والحوار بين النفس وعالمها العلوي والحوار الضمني بين الكاتب والمتلقي الذي ينُتظر منه 
خييل كآلية درامية لطرح أسئلة فلسفية وجودية دون الدخول في هنا، يُستخدم الت .أن يخرج من الصور إلى المعاني

 .برهنة عقلية مباشرة، مما يتيح التعدد في التأويل والانخراط الحواري مع النص
الشعر لا يطلب الإقناع الحقيقي، بل يطلب أن يتُخيل الشيء و “ :باب الشعر –أما نموذج من كتاب النجاة 
هذا النص يظُهر وعي ابن سينا بالتخييل كأداة لإعادة تشكيل الإدراك، لا  ”.يئةعلى حال، فتتقبله النفس بهذه اله

ويفُهم من ذلك  .لتقديم الحقيقة النهائية. لكن هذه الآلية لا تقُصي الحقيقة، بل تمهد لها عبر بوابة الصورة والانفعال
 .16الرمزي الانفعالالعقلي عبر  أن التخييل عنده جزء من حوار غير مباشر مع النفس، يستهدف تهيئتها للقبول

 :ب/ التخييل بين الخطاب التعليمي والخطاب الرمزي 
المسار البرهاني )في الشفاء والنجاة(: حيث يذُكر التخييل  في أعمال ابن سينا يتخذ التخييل مسارين هما 

النفس(: حيث يصبح كأداة بلاغية في سياق نقد الشعر والخطابة والمسار الرمزي )في رسائل الطير، وحكايًت 
وكل من المسارين يحمل طابعًا حواريًً: فالأول يحاور جمهور  .التخييل خطابًا فلسفيًا تمثيليًا، يقوم على صور درامية

 .17العلماء، والثاني يحاور العامة أو النفوس المشرَبة بالفلسفة



  إبراهيم بن براهيم/ ناصر اسطمبول
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             185                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

خيلة، لتصبح استراتيجية معرفية إن حوارية التخييل عند ابن سينا تتجاوز الاستخدام الجمالي للصورة المت  
ونفسية، تعُبر عن قناعة بأن للخيال دوراً أساسيًا في إدراك الحقيقة. فابن سينا لا يعارض العقل بالخيال، بل يقيم 
بينهما جسراً حواريًً، يعيد تشكيل العلاقة بين الفلسفة والبلاغة، بين الحقيقة والمجاز، وبين المتكلم والمتلقي. ومن 

 ن التخييل في مشروعه لا يعُدّ مجرد زخرفة رمزية، بل حواراً مركبًا بين مستويًت الإدراك الإنساني.هنا، فإ
 :حوارية التخييل عند ابن رشد .3

 :أ/ حوارية التخييل بين البيان والبرهان
شكّل تميّز مشروع ابن رشد الفلسفي بمحاولة ردم الهوة بين الفلسفة والشريعة، وبين العقل والبيان. وقد 

التخييل أحد المفاتيح المنهجية المهمة في هذه المصالحة، حيث اعتبره أداة من أدوات البيان التي تخاطب عامة الناس 
وتمكّنهم من إدراك المعاني العليا دون اشتراط التسلّح بالبرهان. في هذا الإطار، يتّخذ التخييل عند ابن رشد بعدًا 

تواصل دلالي وانفعالي بين الخطاب الفلسفي والخطاب البياني، وبين النخبة  حواريًً بامتياز، إذ يعمل على إحداث
 والجمهور.

، يُحدمّد ابن رشد التخييل ”فن الشعر“التخييل كأداة معرفية في مشروع ابن رشد في شرحه لكتاب أرسطو 
الشيء موجودًا أو إحداث صورة الشيء في النفس على وجه يظُنّ أنه كما هو في الواقع، سواء كان ذلك “: بأنه

(، بل وظيفيًا، ontologicallyمن هذا التعريف يتّضح أن التخييل عند ابن رشد لا يرتبط بالحقيقة ) .18”غير موجود
لكنه، مع ذلك، لا يراه مضادًا للحقيقة، بل وسيلة بيان  .19نه يستهدف التأثير في المخيّلة والتصديق العاطفيإأي 

فالتخييل عند ابن رشد هو وسيلة حوارية بين  .يتوجه الخطاب إلى من لا طاقة له بهوإقناع حين يتعذر البرهان أو 
المعرفة والنفس الإنسانية، بين الفيلسوف والمجتمع، يُستخدم لنقل المعنى عبر الصور، والتأثير لا عبر الجدل العقلي 

 فقط، بل عبر التمثيل المحسوس.
فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من “ البرهان في كتابه أما التخييل في نظرية التأويل: من البيان إلى

البرهاني )للنخبة العقلية( والجدلي  ، يقيم ابن رشد تدرجًا في طرق الخطاب، يضعها على النحو التالي:”الاتصال
عرض ، بل يرى فيه طريقة مشروعة ل20لكنه لا يقُصي الخطاب التخيلي التخيلي )للعامة( البياني/ )للمتوسطين(

من حيث الوظيفة: فالتخييل ليس مجرد زخرفة، بل  :الحقائق في صورة رمزية. وهنا تتبدّى حوارية التخييل من جهتين
وسيلة لتقريب الحقيقة إلى مدارك العامة، مما يجعله أداة حوار معرفي، من حيث الخطاب: فابن رشد يدافع عن 

، ويفُرّق بين التخييل النافع والمضلمّل، مما يدل على وعي الخطاب الديني حين يكون قائمًا على التخييل المشروع
  21حواري بالنصوص وتأثيرها.

  :ب/نماذج تطبيقية لحوارية التخييل في نصوص ابن رشد  
الشعر صناعة تخييلية، “ابن رشد حين شرح كتاب الشعر لأرسطو ،كان التصوير التخييلي كوسيلة للإقناع 

في هذا النص، يكشف ابن  .22”في النفس، وتدعو إلى الفضائل أو تبعد عن الرذائلتنُشئ من المعاني صوراً تؤثر 
رشد عن وظيفة التخييل الأخلاقية والاجتماعية، ويجعل منه أداة تربوية تستهدف تحريك العاطفة نحو الفضيلة. 



 التخيل كآلية حوارية في الفلسفة الإسلامية: )الفارابي، ابن سينا، ابن رشد(
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             186                                                مجلة منتدى الأستاذ                                                      

لمتلقي ويقوده نحو التخييل هنا ليس مجرد تعبير بل خطاب موجه يحمل قصدًا حواريًً قيميًا، يتفاعل مع وجدان ا
 .تصور سلوكي

فإذا كانت الشريعة كلها حق، وكان “الدفاع عن المجاز التخيلي في النصوص الشرعية  –من فصل المقال أما 
التأويل عند ابن رشد لا يعني فقط إرجاع النص إلى معناه  ”.التأويل حقًا، وجب أن يطُلب التأويل في الشريعة كلها

تخييلي يسمح للنص بأن يفُهم على مستويًت متعددة، بحسب قدرة المتلقي. ومن ثم، فإن العقلي، بل يعني فتح أفق 
النصوص المجازية أو التخييلية تؤُخذ لا بوصفها معارضة للعقل، بل كجزء من حوار متعدد الدرجات بين النص 

 .23والعقل والجمهور
الفلسفي في رده على الغزالي، يدافع  حوارية الدفاع عن التخييل في الفكر –أما من كتابه تهافت التهافت 

ابن رشد عن مشروعية استخدام الرموز والتخيلات في نقل المعاني الفلسفية، ويُشير إلى أن أفلاطون نفسه استخدم 
الأساطير )مثل أسطورة الكهف( كوسيلة تخييلية لتصوير الحقيقة. وهنا يعُيد ابن رشد الاعتبار إلى التمثيل التخيلي 

 24وجه الخطاب الفلسفي، لا ضده.بوصفه أحد أ
أما حوارية التخييل بين الشعر والفلسفة يرى ابن رشد أن الشعر ليس نقيضًا للفلسفة، بل هو لغة تخييلية لها 

، حيث يرى أن للشعر ”الشعر“طريقتها الخاصة في التعبير عن المعاني. وهذا ما يُستفاد من موقفه من كتاب أرسطو 
من هنا، فإن علاقة الشعر بالفلسفة عند ابن رشد تقوم على حوارية .25  مجرد وظيفة فنيةوظيفة معرفية وتربوية، لا

حوار داخلي: بين التخييل والعقل داخل النفس الواحدة وحوار خارجي: بين الشاعر والفيلسوف،  مزدوجة هي:
 .بين الصورة والمعنى، بين المتكلم والمتلقي

: التخييل كجسر بين البرهان العقلي حوار معرفيرشد فهي  أما عن مستويًت حوارية التخييل عند ابن
: التخييل مدخل وار تأويليحو .: التخييل أداة للتأثير في الوجدان وتقويم السلوكحوار أخلاقيو .والإدراك الحسي

 .العامة: التخييل وسيلة لنقل الحكمة بأسلوب يتناسب مع فهم حوار تربويو .لفهم النصوص الدينية والمعاني الرمزية
يكشف فكر ابن رشد عن تصور مركّب للتخييل بوصفه آلية حوارية معرفية وبلاغية، يتوسل بها العقل   

لتوسيع مجاله التأثيري، دون التفريط في قيم البرهان والمنطق. وبذلك، يتخذ التخييل عنده موقعًا وسطيًا، لا بين 
 .لخطاب الفلسفي والخطاب الشعبي، بين النخبة والعامةالجمال والمعرفة فحسب، بل بين الحقيقة وصورتها، بين ا

وحين ننظر إلى التخييل من هذا المنظور، فإنه يتحول إلى لغة ثانية للفلسفة، تُخاطب بها الفئات التي لا تطالها أدوات 
وع ابن رشد البرهان، في حوار مفتوح تتعدّد فيه مستويًت الفهم والتأويل، وتلتقي فيه العقلانية بالبيانية في مشر 

 .التوفيقي
 :فية. عند الفارابي وابن سينا وابن رشدر أفق تركيبي حول حوارية التخييل بين الوظيفة الجمالية والمع. 4

الفلسفية العربية الإسلامية، -يُثّل كلّ من الفارابي وابن سينا وابن رشد محطة متميّزة في تطوّر النظرية البلاغية
وقد تعاملوا مع التخييل بوصفه أداة ذات قيمة معرفية وتواصليّة، لكنهم اختلفوا في بنية توظيفه ومقاصده الحجاجية 

 تلاف من خلال المقارنة التالية في الجدول أدناه. والحوارية. ويُكن إبراز أوجه التلاقي والاخ



  إبراهيم بن براهيم/ ناصر اسطمبول
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             187                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

 ابن رشد ابن سينا الفارابي الوجه
لإقناع العامة  ةوسياسية: أداتربوية  وظيفة التخييل

 بالسعادة والفضيلة
معرفية ونفسية: وسيلة 
انتقال من الحسي إلى 

 العقلي

بيانية وتأويلية: لشرح 
 المعاني العليا للعامة

السياسي الخطاب  المدينة الفاضلة، مجال التوظيف
 الأخلاقية الفلسفة

الرسائل الرمزية، الحكايًت 
 النفسية، تحليل الشعر

الشرح الفلسفي، النظرية 
الأدبية، تأول النصوص 

 الشرعية
حوار بين الفيلسوف والمجتمع ـ بين  مستوى الحوار

 المجرد والمحسوس
حوار داخلي بين قوى 

 النفس بين الصورة والفكرة
حوار تأويلي بين العقل 
والشرع ـبين الفيلسوف 

 والعامة
تمثيلي ـ تربوي )صور محسوسة تقود  نوع التخييل

 إلى المعقول(
رمزي ـ درامي )سرد تخييلي 

 يكشف الباطن العقلي(
تخييلي بياني )صورة تؤثر 
 على النفس وتخدم الحقيقة(

شريك للعقل في الخيال  الخيال تابع للعقل ووسيلة له العلاقة بالعقل
 التكوين المعرفي

الخيال خادم للحقيقة 
 البرهانية لا يناقضها

المرجعية 
 الفلسفية

توفيق بين أفلاطون  أفلاطونية مشرقية
 وأرسطو

أرسطو بتفسير 
 عقلاني)مشائي(

لاختيارات معرفية وفلسفية يظُهر هذا الجدول أن حوارية التخييل عند المفكرين الثلاثة ليست مجرد تنويع بلاغي، بل هي تجلٍّ 
إلى تربية المدينة، يصوغ ابن سينا تخييلًا رمزيًً يتغلغل في عمق النفس  عميقة. فبينما يؤسّس الفارابي تخييلًا سياسيًا يهدف

وهكذا  .الإنسانية، في حين يوظّف ابن رشد التخييل كأداة توفيقية تربط البيان بالبرهان وتعُيد الشرع إلى أفق العقل
ل التخييل، في مشروعهم، فعلاً حواريًً مركبًا، تتكامل فيه الصورة مع المعنى، والانفعال مع الإدراك، ليصبح وسيلة يُُثّ 

 خطابية ذات طابع تواصلي، تأويلي، وتربوي في آن واحد.
 . نحو خطاب جامع.الاسلامية.خاتمة: التخييل في الفلسفة 

لقد بيّن التحليل أن التخييل في الفلسفة الإسلامية لم يكن مجرّد عنصر بلاغي أو تقنية بيانية، بل مثّل آلية  
حوارية ذات أبعاد معرفية وجمالية وتواصلية. فقد وظفّه الفلاسفة المسلمون، وعلى رأسهم الفارابي وابن سينا وابن 

محسوسة تقُرّب المفاهيم المجردة من إدراك المتلقي، سواء كان  رشد، بوصفه أداة لنقل المعقولات وتجسيدها في صور
تجلّت حوارية التخييل عند الفارابي في ازدواجية مخاطبة النخبة والعامة، واتخذت عند ابن  .من الخاصة أو من العامة

البرهان الفلسفي  سينا طابعًا معرفيًا يُزج بين العقل والخيال، بينما شكّلت عند ابن رشد جسراً لردم الفجوة بين
والبيان الديني. وهكذا، غدا التخييل في هذه المشاريع الفلسفية وسيلة استراتيجية لبناء خطاب تعددي يجمع بين 

إن هذا الاستخدام الحواري للتخييل يكشف  .العقل والرمز، ويستوعب تنوعّ المتلقين واختلاف ملكاتهم الإدراكية
ود الخطاب العقلي الصرف، وضرورة الانفتاح على وسائط التعبير الرمزي عن وعي عميق لدى فلاسفة الإسلام بحد

 والتمثيلي لإنتاج تواصل فعّال، لا يقُصي غير الفلاسفة، بل يسهم في إدماجهم ضمن أفق معرفي وجمالي مشترك.



 التخيل كآلية حوارية في الفلسفة الإسلامية: )الفارابي، ابن سينا، ابن رشد(
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             188                                                مجلة منتدى الأستاذ                                                      

 :ـ قائمة المصادر
رشد، الشرح الكبير لكتاب أرسطو في الشعر، تحقيق عبد الرحمن بدوي، دار الغرب الاسلامي بيروت  ابنـ 
1997. 

 .1987ـ ابن رشد، تهافت التهافت، تحقيق سليمان دنيا، دار المعارف: القاهرة، 
، القاهرة ـ ابن رشد، فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال، تحقيق محمد عمارة، دار الشروق:

1993. 
 .1952المنطق والشعر، تحقيق اسحاق بن حنين، الهيئة المصرية العامة للكتاب،  ـ ابن سينا، الشفاء،

 .1938ـ ابن سينا، النجاة، تحقيق محمود بيجو، المطبعة الأميرية: القاهرة، 
 .1938ـ ابن سينا، النجاة، تحقيق محمود بيجو، المطبعة الأميرية: القاهرة، 

 .1980سينا، رسالة الطير، تحقيق أحمد فؤاد الأهواني، دار الأفاق:بيروت،  ـ ابن 
 .1982بيروت،  حي بن يقظان، تحقيق يوسف زيدان،دار صادر: ـ ابن سينا،

  .1993ـ الفارابي، أبو نصر، أراء أهل المدينة الفاضلة، تحقيق علي بوهلال، دار المشرق بيروت، 
  .1993ـ الفارابي، أبو نصر، أراء أهل المدينة الفاضلة، تحقيق علي بوهلال، دار المشرق بيروت، 

  .1968مطبعة الآداب: النجف  الفارابي، أبو نصر، التنبيه على سبيل السعادة، تحقيق جعفر لآل يًسين،ـ 
 .1964: بيروت، الفارابي، أبو نصر، كتاب السياسة المدنية، تحقيق فوزي نجار، دار المشرقـ 
 .1991 دار الثقافة، الفارابي، أبو نصر، كتاب الشعر: مع شرح الفارابي، تحقيق عبد الرحمن بدوي، بيروت:ـ 

 :قائمة المراجع والمجلات
 ،2017(2)12داود، محمد، البنية الرمزية للتخييل في فلسفة الفارابي، مجلة دراسات فلسفية، ـ 

، (3)18فاطمة الزهراء، التخييل والوظيفة السياسية في المدينة الفاضلة، المجلة العربية للفكر الفلسفي،  ـ عطا،
2020. 

 .1986: قراءة في مشروع ابن رشد، دار المعارف: القاهرة، الإسلام والفلسفةمحمد  عمارة،ـ 
 

 .52، ص1991ينظر الفارابي، أبو نصر، كتاب الشعر: مع شرح الفارابي، تحقيق عبد الرحمن بدوي، بيروت دار الثقافة، 1
 .54، ص 9119ينظر الفارابي، أبو نصر، كتاب الشعر: مع شرح الفارابي، تحقيق عبد الرحمن بدوي، بيروت: دار الثقافة، 2

 .47ص ،2017(2)12داود، محمد، البنية الرمزية للتخييل في فلسفة الفارابي، مجلة دراسات فلسفية،   3
 .81ص (،3)18لفلسفي، افاطمة الزهراء، التخييل والوظيفة السياسية في المدينة الفاضلة، المجلة العربية للفكر  2020ينظر عطا،  4
 .110، ص1993أراء أهل المدينة الفاضلة، تحقيق علي بوهلال، دار المشرق بيروت،  نصر،ينظر الفارابي، أبو   5
 .8183(، ص3)18لفلسفي، افاطمة الزهراء، التخييل والوظيفة السياسية في المدينة الفاضلة، المجلة العربية للفكر  2020ينظر عطا،  6
 .60 ، ص1993وهلال، دار المشرق بيروت، أراء أهل المدينة الفاضلة، تحقيق علي ب نصر،الفارابي، أبو   7
 .50 ، ص2017(2)12داود، محمد، البنية الرمزية للتخييل في فلسفة الفارابي، مجلة دراسات فلسفية،   8

                                                           



  إبراهيم بن براهيم/ ناصر اسطمبول
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             189                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

                                                                                                                                                                                     
 .95، ص1993أراء أهل المدينة الفاضلة، تحقيق علي بوهلال، دار المشرق بيروت،  نصر،الفارابي، أبو   9

 .75، ص1968مطبعة الآداب: النجف  على سبيل السعادة، تحقيق جعفر لآل يًسين،الفارابي، أبو نصر، التنبيه   10
 .91، ص1964ينظر الفارابي، أبو نصر، كتاب السياسة المدنية، تحقيق فوزي نجار، دار المشرق: بيروت،   11
 .217، ص1952للكتاب، المنطق والشعر، تحقيق اسحاق بن حنين، الهيئة المصرية العامة  ينظر ابن سينا، الشفاء،  12
 .91، ص1938ينظر ابن سينا، النجاة، تحقيق محمود بيجو، المطبعة الأميرية: القاهرة،   13
 .14، ص1982، صادر: بيروت زيدان دارحي بن يقظان، تحقيق يوسف  ينظر ابن سينا،  14
 .45، ص1980الأفاق: بيروت، ينظر ابن سينا، رسالة الطير، تحقيق أحمد فؤاد الأهواني، دار   15
 .156ص ،1938ينظر ابن سينا، النجاة، تحقيق محمود بيجو، المطبعة الأميرية: القاهرة،   16
 .213، ص1952 للكتاب،المنطق والشعر، تحقيق اسحاق بن حنين، الهيئة المصرية العامة  ينظر ابن سينا، الشفاء،  17
 89، ص1997ابن رشد، الشرح الكبير لكتاب أرسطو في الشعر، تحقيق عبد الرحمن بدوي، دار الغرب الاسلامي بيروت   18
 .123، ص1997ابن رشد، الشرح الكبير لكتاب أرسطو في الشعر، تحقيق عبد الرحمن بدوي، دار الغرب الاسلامي بيروت   19
 54القاهرة، ص ة والشريعة من الاتصال، تحقيق محمد عمارة، دار الشروق:فصل المقال فيما بين الحكم1993ينظر ابن رشد،   20
 .83.ص1986: قراءة في مشروع ابن رشد، دار المعارف: القاهرة، الإسلام والفلسفةمحمد  عمارة،ينظر   21
 .123، ص1987ينظر ابن رشد، تهافت التهافت، تحقيق سليمان دنيا، دار المعارف: القاهرة،   22
 .56ص القاهرة، فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال، تحقيق محمد عمارة، دار الشروق:1993رشد،  ينظر ابن  23
 .201ص ،1987ينظر ابن رشد، تهافت التهافت، تحقيق سليمان دنيا، دار المعارف: القاهرة،   24
 .123، ص7199دار الغرب الاسلامي بيروت  ابن رشد، الشرح الكبير لكتاب أرسطو في الشعر، تحقيق عبد الرحمن بدوي،  25


