
 ذ           FORUM DE L’ENSEIGNANT              منتدى الأستاذ

 151  - 139   الصفحات 2025ديسمبر السنة:      01العدد:       21المجلد:   

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

 
 .2025 الجزائر -قسنطينة-لأساتذة آسيا جبّار لالمدرسة العليا 

 الاستيعاب النظري والتطبيق المشروط بين التّلقّي في النّقد العربّ  نظرية
Reception Theory in Arab Criticism: Between Theoretical Assimilation and 

Conditioned Application 

  ،1ميلكفضيلة م 
 fadilame54@gmail.com (،الجزائر) الإخوة منتوري /1جامعة قسنطينة  1

 
  01/12/5220: القبولتاريخ    62/11/5220تاريخ الإرسال: 

 :الكلمات المفتاحية
 ؛نظريةّ التلقي
 ؛النّقد العربي

 ؛القارئ الضّمني
 ؛أفق التّوقّع

 ؛التأصيل

  :الملخص 
اقات الترجمة والتوطين وتكييفها يهدف البحث إلى مساءلة تمثّل نظرية التلقّي في النقد العربي، من خلال تتبّع سي 

ر حامد أبو زيد، محمد مفتاح، وبشرى يعتمد منهجاً تاريخياً تحليلًا، يرصد تفاعل نقّاد مثل نص. و مع الثقافة المحلية
 ".صالح مع مفاهيم "القارئ الضّمني" و"أفق التوقّعموسى 

يئة تأويلية تفُضّل القراءة وتتمحور التساؤلات حول كيفية استيعاب النقّاد العرب للدرس الغربي وتطبيقه في ب
 .الموجهة

 .سبقةكما يناقش حدود التطبيق في سياق يقُيّد حرّية القارئ بمرجعيات دينية وثقافية م
 

 
 

  ABSTRACT:  

 

The study interrogates the embodiment of Reception Theory within Arab criticism, tracing 

translation contexts, localization mechanisms, and adaptation to local culture. 

It employs a historical-analytical methodology, tracking interactions by critics such as Nasr 

Hamid Abu Zayd, Mohammed Meftah, and Bushra Moussa Saleh with concepts like the 

"implied reader" and "horizon of expectation”. 

Central questions address how Arab critics assimilated Western Reception Theory and 

applied it within an interpretive environment favoring guided reading. 

It also examines application limits in a context constraining reader freedom through pre-

established religious and cultural references. 
 

Keywords: 
Reception Theory, 

Arab criticism, 

implied reader, 

horizon of 

expectation, 

grounding, 

 

 

 

 

 
 

                                                           
  مي.فضيلة ملك 

لة  ت  مج 
 
اذمن  دى الأست 



 فضيلة ملكمي
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             140                                                                                          مجلة منتدى الأستاذ            

 :توطئة
على المناهج الغربية الحديثة، نتيجة التحولات الثقافية مطلع الثمانينيات، انفتاحًا تدريجيًا  العربي النقد شهد

الدلالة، وهو ما أفضى الى ظهور نظرية والمعرفية التي فرضت نفسها مع بروز إشكاليات القراءة والتأويل وتعدد 
ستقطبت اهتمام عدد من النقاد العرب بوصفها نموذجًا نقديًً يؤسس التي ا La Théorie de La Réception التلقي

مثلّت هذه النظرية  ذإ ؛السابقةهّمشته المناهج  بعدما الأخير لهذالعلاقة تفاعلية بين النص والقارئ، ويعيد الاعتبار 
القارئ في مركز العملية التأويلية، معتبرة أن المعنى لا ينُتج في النص وحده، ولا من  بوضعهاثورة صامتة في النقد، 

 أعمال باحثين ترجمته ما والنص، وهو -القارئ– النظرية على الجديد الوافدقِبل المؤلف، بل في نقطة التفاعل بين 
: نصر حامد أبو زيد، ومحمد مفتاح، وبشرى موسى صالح، الذين سعوا إلى إدماج المفاهيم الأساسية لهذه مثل عرب

صاغه  الذي  Horizon D’attente أفق الانتظار أو أفق التوقعّ: أبرزهاالنظرية ضمن الخطاب النقدي العربي، ومن 
 البياض أو الفجوات النصيةو  lecteur implicitele القارئ الضمني، وHans Robert Jauss 1هانز روبرت ياوس

le blanc 2فولفغانغ إيزركما طوّرها  Wolfgang Iser ،التباين إلى نشوء معضلة في التلقي العربي هذا أدى وقد: 
كيف يمكن تطبيق نظرية تقوم على تحرير المعنى وتمكين القارئ، في سياق يفُضّل القراءة الموجّهة، ويعُلي من   مفادها

القارئ أن يملأ "فجوات" النصوص، إذا كان محاصراً بأطر تأويلية جاهزة، وممنوعًا  لهذاسلطة النص؟ وكيف يمكن 
 .يًامن الخروج عن المعنى الشرعي، أو المألوف أدبيًا وأخلاق

لقد مثّل دخول هذه النظرية إلى السّاحة النقدية العربية لحظة وعي نقدي، ارتبط برغبة واضحة في تجاوز 
القراءة التقليدية للنصوص، والبحث عن آليات جديدة للتأويل تستجيب لخصوصية المتلقي العربي من جهة، وتفتح 

 دربالي.أيمن رأى؛ إذ المكتسبات القبلية للقارئ عباءة تحتالنص على إمكاناته التداولية والتفاعلية من جهة ثانية 
3 A. Derbali  أنّ التلقي في السياق العربي مشروط بمجال ثقافي مغاير يجعل من التفاعل بين القارئ والنص علاقة

فالنص الأدبي، خاصة في الحقول الشعرية والروائية ذات المرجعية الإسلامية  متوترة، تتراوح بين التقديس والاحتراس.
 للنظريةالمفاهيم الأساسية  أن خاصة القراءةأو التاريخية، لا يقُرأ بحريةّ تامّة، بل غالبًا ما يُُاط بسياج تأويلي يقُيّد فعل 

من سياقها الأوروبي، لم تكن غريبة تمامًا  جاءت والتي –مثل "أفق التوقّع"  – " يًوس" الألماني أسسها وضع التي
في مفاهيم الذوق الأدبي والتأثير  ظهرعن التراث النقدي العربي، الذي تضمن إشارات مبكرة إلى التلقي، كما 

 .آنذاك والمتلقيالبلاغي والتفاعل الجمالي بين الشاعر 
 والإشكالية: الانفتاح بين :التفاعل حدود :العرب التلقي -1

العربي هو التباين الكبير في المرجعيات؛ حيث  تلقيها سياقالتحديًت التي واجهت النظرية في  أحد أهمّ  إن
في فضاء علماني وثقافي حداثي، بينما في السياق العربي، تقف النصوص في الغالب على  الغربيةتشكّلت النظرية 

4 شجرىاوي-سروجِي رتأشا وقدتماس مع بُنىى دينيّة، وأساطير جمعية، وثقافة شفاهية، 
Shajrawi-Srouji إلى أن ،

القارئ العربي، سواء في المؤسّسة التعليمية أو الخطاب الإعلامي والثقافي العام، يخضع لآليات تلقين لا تسمح له 
بتشكيل "أفق توقع" حرّ، بل يتم تشكيل توقعاته مسبقًا عبر آليات الخطاب السلطوي، مما يجعل فعاليته كمنتج 



 الاستيعاب النظري والتطبيق المشروط بين التّلقّي في النّقد العربّ  نظرية

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             141                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

 طرح دعا إلى ما، للقارئالقراءة تتطلب وعيًا خاصًا بالبنية الخلفية  جعلى  يُتمما  وهوللمعنى منقوصة وموجّهة، 
 :مفصلي مفاده سؤال

على قارئ  والإجراءات الآليات من وغيرهاهل يمكن إسقاط مفاهيم مثل "القارئ الضمني" و"أفق التوقع" 
 يعيش في بنية تأويلية مختلفة جذريًً؟ عربي

وقد دفع هذا السؤال عددًا من النقاد إلى إعادة التفكير في استيعاب النظرية، لا باعتبارها "مُسلّمة منهجية"، 
 .التأويليبل كنقطة انطلاق نحو إعادة بناء مفهوم التلقي بما يناسب الثقافة العربية، دون التنازل عن عمقها 

ية تحذّر من الوقوع في "استهلاك نظري" لا يأخذ في ومع ازديًد الاهتمام بالنظرية، بدأت تظهر أصوات نقد
الحسبان الفروق الجوهرية بين البيئة الثقافية التي نشأت فيها النظرية، وتلك التي يرُاد تطبيقها عليها. وقد تمثلت هذه 

أحيانًا الإشكالية في غياب قارئ عربي مؤهّل بمستوى "القارئ النموذجي"، بالإضافة إلى افتقار النصوص العربية 
التلقي،  نظرية" كتابها  في 5صالح موسى بشرى إليه أشارت ما وهوصاغها إيزر،  التيلآليات "الفراغات النصية" 

ومع ذلك فإن جمالية التلقّي ساهمت في تحريك الخطاب النقدي العربي من منطق الوصف  أصول وتطبيقات"،
والتفسير إلى منطق التأويل والمشاركة، وهو تحوّل لا يمكن التّقليل من أهميته، خاصّة في ظل تحوّلات النّصوص الحديثة، 

 .تواجده وضرورةوتزايد الوعي بموقع القارئ ضمن العملية الإبداعية 
واجه الفكر النقدي العربي، منذ انفتاحه على الحداثة الغربية إشكالية مركزية تتعلق بكيفية الاستفادة من  لقد

وهذا ما بدا واضحًا في الطريقة التي تلقّى بها عدد من النقاد العرب  النظريًت الوافدة دون الوقوع في التبعية الثقافية،
بل بوصفها مقاربة معرفية تتطلب إعادة تفكيك وشروط تأصيل جديدة  نظرية التلقي لا بوصفها أداة تحليلية جاهزة؛

  .المختلفة التاريخية مراحله في العربيتتناسب مع البنية الثقافية واللغوية للنص 
فالرّهان لم يكن على مجرد نقل المفاهيم مثل "أفق التوقع" أو "القارئ الضمني"، بل كان على مدى قدرة هذه 

راس في تربة عربية مشبعة بتراث تأويلي متنوع، من البلاغة إلى علوم القرآن، ومن التصوّف إلى المفاهيم على الانغ
الشفاهة، ومن النقد الأدبي إلى التحليل الثقافي. وقد ساهم هذا التنوع في إنتاج قراءات نقدية متباينة للنظرية، بعضها 

حاول تطويعها لأغراض ثقافية أو دينية )كما عند اندمج في بنيات نقدية مركبة )كما لدى محمد مفتاح(، وبعضها 
 .نصر أبو زيد(، وبعضها الآخر سعى إلى إعادة تقديمها بصورة ممنهجة متوازنة )كما فعلت بشرى موسى صالح(

 بدايات دخول نظرية التلقي إلى الساحة النقديةّ العربيّة: -2
إلى النقد العربي في فترة  تسللت أنها العربي الشق إلى الغرب من النظريةهذه  انتقال تفاصيل في الباحث يجد

هانس روبرت يًوس، وولفغانغ إيزر، وقد ترافق هذا  من لكلالثمانينيات، عبر ترجمات لبعض الأعمال المؤسسة، 
التسلل مع صعود خطاب نقدي جديد، بدأ يطالب بإعادة توزيع الأدوار في العملية الإبداعية، وتوسيع مفهوم 

وتزامن هذا التوجه  .لا كمُستقبِلٍ سلبيالشفرات الموقعة داخل العمل الأدبي  فك فيل القارئ كمشارك القراءة ليشم
مع تصاعد حراك ثقافي عربي يطمح إلى تجديد أدوات الفهم والتحليل، والخروج من أسر المركزية النصّية التي فرضتها 



 فضيلة ملكمي
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             142                                                                                          مجلة منتدى الأستاذ            

 حصرت والتي .للنص دون الالتفات إلى القارئ وسياقات التلقيالمناهج البنيوية، والتي كانت تركز على البنية الداخلية 
 .مؤلف ونص نص مؤلف ثنائية عن خروج ولا النص، معايير احترام فتوى في معا والقارئ المؤلف

جمعت بين الترجمة  نماذج الواقع أرض على وتجسدت الأولي التفاعل حصل الفكري الحراك هذا من وانطلاقا
فلم يكن التفاعل والتأثير لهذا الجديد الذي فتح الباب على مصراعيه أمام من يتجاوز حاجز الالتزام بمعايير بالية، 

مع نظرية التلقي في السياق العربي مجرد استيراد لمفاهيم غربية، بل سعى بعض النقاد منذ البداية إلى مواءمة هذه 
 لتقبل التريث اعتادت التي العربية للعقلية احتراما المحليعربي، وخصوصية السياق الثقافي المفاهيم مع طبيعة النص ال

الجديد. وقد مثّل هذا التفاعل محاولة تأسيس معرفي جديدة تنبني على قراءة مزدوجة: فهم النظرية في أصولها الغربية، 
 بها يتميز التي لخصوصيةل تبعا تطبيقها ثمة ومن .ومحاولة تكييفها أو إعادة بنائها في ضوء معطيات الثقافة العربية

 .حدة على نص كل
 والتّحرُّر:نصر حامد أبو زيد: التلقي كرهان على التأويل  2-1

 في أدرجه ما خلال مننصر حامد أبو زيد:  انطلاقا من التّقلُّب إلى التّكيُّف صوب الممارسة تعامل الناقد
بوصفها بنيات مفتوحة لا يمكن قراءتها خارج  –وبخاصة الدينية منها  –، مع النصوص (1990) مفهوم النصكتابه 

، وقد أشار إلى أن القارئ يساهم في تكوين المعنى، وليس فقط في اكتشافه وهو ما يقترب بشكل التاريخيسياقها 
ربت التلقي في أفقه الثقافي واضح من مفهوم "أفق التوقع" عند يًوس. وتعُدّ مداخلته من أوائل الإسهامات التي قا

كونية أو التفسير الأحادي للنص. بالنسبة له "كثير من أجزاء النص تحتمل  والتاريخي العربي، بعيدًا عن القراءة السُّ
د التأويلات، خاصّة على مستوى التّركيب والأسلوب، ومع اختلاف "المنظور" الذي  د القراءات، ومن ثّم تعدُّ تعدُّ

ر" ينطلق منه القارئ  النّاقد. وقد شكّل مشروع متلقيه على وتأثيره النص فاعلية من يُد أن شأنه من الذيو  6والمفسِّ
التي فتحت أفقًا جديدًا لقراءة النصوص العربية، الدينية منها والأدبية، من زاوية  الحديثةأحد أبرز المحاولات الفكرية 

 واحدة، لعملة كوجهين  والفهم القراءة بين جامعال بل يفُهم" الوعي التاريخي والسيّاقي، رافعًا شعار "النّص لا يقو 
 والمعنى؛ حيثيعُيد الاعتبار للقارئ بوصفه محوراً في إنتاج الدلالة  كونهوهي مقولة تختصر جوهر علاقته بالتلقي،  

، بتفكيك -(2000) والخطاب والتأويل  (1990)مفهوم النصولا سيما في -انشغل أبو زيد منذ كتاباته الأولى، 
الخضوع لمعنى جاهز  القارئالخطابات المتعالية التي تقُدّم النصوص بوصفها مغلقة، مكتفية بذاتها، وتفرض على 

 خاصية طريق عن دعا إلى قراءةٍ تحرريةّ للنص تنفتح على التعدد، وتقُرّ بأن كل قراءة هي إعادة إنتاج كماسلفًا،  
 التأويل.

اكتشاف، أي  لا تفاعل فهو التلقيأنّ المعنى ليس جوهراً في النص، بل هو فعل يتولد في لحظة  النّاقد رأى
حين يلتقي القارئ بالنص ضمن سياق ثقافي وتاريخي محدد وهذا المبدأ يقارب، من حيث البنية، مفهوم "أفق التوقع" 

 .بين تلقي النص وتجربة القارئ السابقة ربطلدى يًوس، الذي 
، إلى إطار تاريخي سوسيولوجي، جعل من التلقي الأخيرتجاوز الإطار الجمالي الذي اشتغل عليه  ناقدالإلا أن 

 .فعلًا تأويليًا مقاوِمًا، ويعُدُّ هذا الانزيًح من الجمالي إلى الإيديولوجي واحدًا من أبرز علامات مشروعه



 الاستيعاب النظري والتطبيق المشروط بين التّلقّي في النّقد العربّ  نظرية

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             143                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

المؤلف"، رفض أبو زيد القراءة التي تعُلي "موت  Roland Barthes بارتمثلما أعلن رولان  ذلك جانب إلى
لا يوجد في ذهن المؤلف، بل يتشكل في  –في رأيه  –من نية المؤلف، لا سيما في تفسير النصوص الدينية. فالمعنى 

، لكن "بهذا يكون قريبًا من تصورات إيزر حول "القارئ الضمني؛ و عملية تفاعلية بين النص والقارئ، عبر السياقات
 .تأويلي، لا بنيويمن منظور 

، أبرز أبو زيد كيف تُستخدم النصوص أحيانًا كأدوات للهيمنة، وأن عملية نقد الخطاب الدينيوفي كتابه 
التلقي لا تكون حيادية، بل تتشكّل في سياق صراعات معرفية وثقافية. هذا التصور يُخرج جمالية التلقي من أفق 

 الخاصة قراءته في انتقل كماللسلطة، ما يجعله أكثر تقاطعًا مع فوكو ويًوس،المتعة والنّشوة، إلى أفق التّحليل النقدي 
من التلقي الجمالي إلى التلقي الثقافي، فلم يكن معنِيًّا بإعادة إنتاج جمالية التلقي كما وردت في النظرية  الألمانية للنظرية

ي تأويلي؛ فالنص عنده ليس بنية لغوية فحسب، الألمانية، لكنه كان معنِيًّا بإعادة الاعتبار للتلقي من مدخل تاريخ
 الأديًن" اختلافو  القراء مجموع أو القارئ باختلاف يختلف؛ الذي التأويلبل خطاب تاريخي يعيش في فضاء 

والأجناس والأمم والجماعات والأفراد فإنّ أصل نشأته وسيرورته وإجرائه يرجع الى مقولتين؛ أولهما غرابة المعنى عن 
السائدة، الثقافية والسياسية والفكرية ،وثانيهما بثُّ قيم جديدة بتأويل جديد؛ أي إرجاع الغرابة إلى الألفة، القيم 

ولهذا كان دائم التركيز على أن فهم النصوص، وخصوصًا الدينية، لا يكتمل إلا بتحديد ؛ 7ودس الغرابة في الألفة"
أي الإطار الذي يُكم إنتاج الفهم، بما فيه من أيديولوجيا، ومصالح، ، عبر التتابع الزمني المختلف التاريخيأفق القارئ 

 .ومفاهيم مسبقة
أن المعنى لا يستقر في النص، بل يتحقق  رأى، الذي Paul Ricœur من تأويل بول ريكور هذافي واقترب 

بعُديها  على ويُافظبالتأويلية  يُتفظ" أن الأخير حاول؛ حيث والنصعبر "المسافة التأويلية" التي تفصل بين القارئ 
أي بين ما يقدمه  ؛7معا، على البعد الذاتي من حيث الوظيفة الإسنادية، وعلى البعد الموضوعي في وظيفة الهوية "

. ويُمكن اعتبار أبو زيد من المجددين في تفعيل هذا المبدأ في الثقافة العربية، مستعينًا بمفهوم النص ويستقبله القارئ
 ."له "النص الديني كمقدس" و"القراءة الإنسانية الفجوة بين

فبدلًا من الطاعة  المقدسالأبعاد المركزية في إرث أبو زيد في إعادة تشكيل علاقة المتلقي بالنص وتمثلت 
إلا أن قراءاته للنصوص الأدبية  للقارئأعاد الاعتبار  أنهوالخضوع للنص، يصبح القارئ شريكًا في المعنى، رغم 

والجمالية ظلت نادرة أو هامشية، إذ ظل تركيزه منصبًا على النصوص الدينية والفكرية. وبالتالي، لم يطُوّر أدوات قراءة 
روعه على يقم مش فلمجمالية قائمة على المفاهيم النصية مثل "الفراغات" أو "القارئ الضمني" أو "النص المفتوح" 

شر لمفهوم التلقي أو قراءة مقارنة مع يًوس أو إيزر، بل جاءت إشاراته إليه في سياق نقد الخطاب الديني، تنظير مبا
لكنه، بالمقابل، قدّم أساسًا تأويليًا يمكن البناء عليه في تطبيق جمالية  دقيقةوهو ما جعل تسميته بمنُظرّ التلقي غير 

؛ فلا يُمكن إدراج 8ة المفاهيم بما يتناسب مع بيئة النص المقدسالتلقي على النصوص الدينية، إذا ما أعُيدت صياغ
نصر أبو زيد ضمن تيار جمالية التلقي بالمعنى الحرفي، لكنه قدّم مداخلة مركزية في إعادة بناء العلاقة بين القارئ 

ريخي"، "الوعي الثقافي"، وبدلًا من البحث عن المعنى داخل النص أو نية المؤلف، وجّه الانتباه إلى "القارئ التا ،والنص



 فضيلة ملكمي
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             144                                                                                          مجلة منتدى الأستاذ            

ومع أن  ."السلطة التأويلية"، "السياق التداولي"، وهي مفاهيم تتجاوز البُعد الجمالي إلى البُعد الفكري والفلسفي
قدّم بنية فكرية تسمح بقراءة  إذمشروعه ظل في دائرة النصوص الدينية والفكرية، إلا أن أثره يتجاوز ذلك بكثير، 

أدرك أبو زيد مبكراً هذه المعضلة، لذا مضى وبلا  .كفضاء للتفاعل، لا للهيمنة  –أشكاله  بمختلف –النص العربي 
هوادة يقترح قراءاته المثيرة للجدل للخطابات والنصوص الدينية، لإثبات أن الخطاب الإلهي ثابت في منطوقه لكنه 

إنتاج شروط قراءة جديدة تنتقد شروط  متحرك في دلالاته، وبالتالي من حق المؤوّلين الراسخين في العلم والمعرفة
القراءة القديمة للخطاب الديني، بما يتلاءم مع المتطلبات العصرية والحضارية "كالاعتراف بتعدد الطرق المؤدية إلى 
المعرفة وعدم التّقابل بين المذاهب والاتجاهات /.../ وهذا ما يعُثر عليه لدى البلاغيين في التوفيق بين أصول الثقافة 

 .8لإنسانية الكونية، والثقافة العربية الإسلامية الأصيلة"ا
 :نقدي وتطبيق مفاهيمي تأصيل: صالح موسىبشرى -2-2

؛حيث أسهمت في تعريف القارئ العربي بنظرية  الألمانية النظرية وتطبق تؤصل أن صالح موسى بشرى حاولت
محطة مرجعية في هذا السياق، لِما تضمنه  يشكل الذي ،نظرية التلقي: أصول وتطبيقاتالتلقي من خلال كتابها 

، وقد الحديثمن قراءة شاملة لمراحل تطور النظرية الغربية، وربطها بالتجربة الأدبية العربية، خصوصًا في حقل الشعر 
وضّحت فيه المفاهيم المركزية للنظرية، مثل "الفجوات النصية"، و"أفق التوقع"، و"القارئ الضمني"، كما ناقشت 

شكاليات التي تعترض تطبيق هذه النظرية في البيئة النقدية العربية ودىعىتْ إلى تموْضُع القارئ في مركز العملية الإ
انشغلت  حيثالجمالية، مع تأكيدها على خصوصية التلقي في السياق العربي من حيث البنية الثقافية والتأويلية؛ 

عربي، ليس كمجرد نقل مفاهيمي أو ترجمة حرفية؛ بل من خلال بنقل وتوطين نظرية التلقي داخل السياق الثقافي ال
 محاولة تأصيل المفاهيم وتعريب المنهج ضمن شروط الخطاب العربي. 

ما ميز مساهمتها ليس فقط معرفتها الدقيقة بتفاصيل نظرية التلقي في  أن يجد الناقدة قدمته لما المطلع ولعل 
إلى التفكيكية )دريدا، ديفيدسون( وصولًا إلى التأويلية   L'école de constanceالغرب، بدءًا من مدرسة كونستانس 

)غادامير، ريكور(، بل أيضًا سعيها الحثيث إلى تعريب المفاهيم والمصطلحات بشكل نقدي، لا آلي؛ فقد رفضت 
ية الاقتصار على الترجمة الحرفية التي عادةً ما تفُرغ المصطلح من حمولته المفاهيمية، وسعت إلى إيجاد مقابلات عرب

تعاملت مع مفهوم "القارئ الضمني" بوصفه بنية افتراضية  فقد ؛الأصليتحمل الأبعاد الفلسفية والجمالية للمصطلح 
داخل النص، لكنها رفضت فصله عن واقع المتلقي العربي، المجبول بسرديًت ثقافية وتاريخية ودينية معقدة. هذه 

النصوص من داخل شروط تلقيها المحلية، من دون القطيعة مع  المقاربة التوفيقية تمثل خطوة مهمة في اتجاه قراءة
 .أدوات النظر الغربية

التفريق بين القارئ الضمني كما تصوره فولفغانغ إيزر في بيئة  علىاشتغلت بشرى موسى بوعي نقدي،  كما
في السياق العربي، رئ فالقا تجريديةالحداثة الغربية، وبين القارئ العربي الذي لا يمكن تصنيفه ببساطة ضمن نماذج 

مشبع بالرموز الدينية والتاريخية، ويخضع في كثير من الأحيان لأنساق تأويلية مسبقة تُشكّل أفق  تصورهاحسب 
عدد من النقاد العرب الذين أعادوا إنتاج النموذج الغربي كما هو، دون مساءلة مدى صلاحيته  بذلك لتتجاوز توقعاته



 الاستيعاب النظري والتطبيق المشروط بين التّلقّي في النّقد العربّ  نظرية

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             145                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

ا، رغم هذه الملاحظة المهمة، لم تطور هذا الفارق إلى أطروحة منهجية مستقلة أو بديل في بيئات ثقافية مغايرة. لكنه
 .نظري، بل ظل ضمن نطاق الملاحظة التطبيقية والتحفظ المفهومي

القوة الأساسية في كتاب بشرى موسى تكمن في الجانب التطبيقي، حيث لم تكتف بتأريخ  نقطة أن كما  
؛ النظرية أو تحليل مفاهيمها، بل قامت بتطبيقها على نماذج من الشعر العربي الحديث، كأعمال السياب، والبياتي

النظرية من أفق القراّء والباحثين  الربط بين النّظرية والتّجريب النّصي مشروعها أكثر توازنًا، وقرّب هذا جعل حيث
في قراءاتها التطبيقية، كيف يتغير أفق التلقي بحسب تحولات النص، لا بوصفه بنية لغوية فقط،  أظهرت إذ العرب؛

بل ككيان ثقافي وتاريخي. وقد ركزت على لحظة تلقي النص الشعري في سياقاته السياسية والاجتماعية، كاشفة عن 
العربي؛ انطلاقا من الفهم الذي يُدد جمالية المعنى ظيفي، والأسطوري باليومي، في وجدان القارئ تداخل الجمالي بالو 

المقصود من وجهة نظر كل قارئ على حدة "كون الفهم هو عملية بناء المعنى وإنتاجه، وليس الكشف عنه أو 
 9.الانتهاء إليه"

 النقد العربي، لا بوصفها مترجمة لمفاهيم غربية مثلّت بشرى موسى صالح محطة حاسمة في نقل نظرية التلقي إلى
فحسب، بل كباحثة سعت إلى تأصيل تلك المفاهيم وتعريبها ضمن أفق معرفي عربي. وساهمت من خلال أعمالها، 

؛ ورغم الحديثةفي بناء جسر بين النظرية الغربية والتجربة الأدبية العربية  ،-نظرية التلقي: أصول وتطبيقاتخصوصًا -
ذهابها بعيدًا في نقد الأسس الفلسفية للنظرية الغربية، وعدم اقتراحها بدائل منهجية متكاملة، فإن مشروعها عدم 

مكانة مرجعية في الدراسات  منحهظل من أكثر المشاريع اكتمالًا على مستوى التعريف، والتحليل، والتطبيق. وهو ما 
 .نقد الثقافي المقارنالنقدية العربية المعاصرة، خصوصًا في حقل التلقي وال

رغم القيمة المعرفية لمشروع بشرى موسى، ووضوحه المنهجي، فإن ثمة حدودًا لم تذهب بها بعيدًا، وأبرزها 
غياب أي مساءلة جذرية لأصول النظرية الغربية ذاتها؛ إذ ظلّت تتحرك ضمن إطار الاستيعاب النقدي للنظرية دون 

لم تسائل الخلفية الفلسفية للنظرية كما تجلت في حيث  داخل الثقافة العربية؛أن تطرح، فعليًا، بدائل منهجية من 
النزعة الفردانية الغربية، أو علاقتها بعلمنة الفعل القرائي، ولا أثارت أسئلة حول إمكان صياغة مفهوم "القارئ" 

"التلقي في التراث البلاغي" أو  استنادًا إلى المرجعيات الإسلامية أو التراثية، كما حاول البعض لاحقًا في أطروحات
هذا الغياب الطابعى الإبداعي للمشروع، ويضعه في خانة "الوسيط النظري" أكثر  أضعف فقد؛ ""أدب الاستجابة 

من كونه مشروعًا تأسيسيًا ،أما جعلها حالة نقدية ناضجة هو قدرتها على السير المتوازن بين نقل النظرية وتوطينها، 
لكنها، رغم هذا التوازن، لم تخض مغامرة  المحليلاستلاب المعرفي، ولا تنزلق إلى الانغلاق حيث لا تقع في فخ ا

التجاوز أو تأسيس "نظرية عربية للتلقي"، ربما عن وعي بإشكالية التنظير في السياق العربي، وربما لحسابات معرفية 
 أكثر حذراً.

 حامد نصر قدمه ما على يقتصر لم مشروع هو قارئه عبر للنص جديد منفذ عن بضرورة البحث الوعي ولعل
ورغم عدم  المفتوح.بالدينامية النصية والتأويل  الخاصة مفاهيمهمحمد مفتاح:  قدّم إذ صالح وبشرى موسى زيد أبو

، قدّم طرحًا قريبًا من جمالية التلقي، يقوم على (1994) دينامية النصتبنّيه المباشر لمفاهيم النظرية، إلا أنه في كتابه 



 فضيلة ملكمي
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             146                                                                                          مجلة منتدى الأستاذ            

أن النص لا يُستكمل إلا بالقراءة، وأن دلالته لا تتحدد سلفًا، بل تظل مفتوحة للتفاعل مع المتلقي، كما أنه اعتبر 
عدُّ يُ و  وإيزرأن السياق الثقافي والمعرفي للقارئ عنصر أساسي في إنتاج الدلالة، وهو ما يتقاطع مع مفاهيم يًوس 

محمد مفتاح من أبرز الأسماء التي طبعت النقد العربي الحديث بمشروع نسقي متماسك، اتخذ من التركيب بين البنيوية 
والسيميائيات والتأويل نقطة انطلاق نحو بناء قراءة عربية حديثة للنصوص، لا تنفصل عن الموروث ولا تنغلق في 

 محاكاة المدارس الغربية. 
متميزة في السياق العربي هو قدرته على استيعاب النظرية الغربية بعمق، ثم إعادة إنتاجها ما يجعل مساهمته 

 .داخل منظومة ثقافية عربية
انطلق الناقد من دراسة موسّعة في الأدب المغربي والعربي، وكان شديد التأثر في بدايًته بالبنيوية الفرنسية، كما 

( غير أن انغماسه في تحليل النصوص التراثية دفعه لاحقًا إلى 1992) ريالخطاب الشع في أعماله المبكرة مثل تحليل
إدراك محدودية البنية المغلقة، مما جعله يتحوّل نحو الرؤية التأويلية والسياقية، مطوراً ما سماه )المقاربة النسقية(، معتبرا 

يعها تكوِّن نسقا كبيرا هي عناصره البلاغة والأصول، والكلام والشّعر، والتصوُّف والنحو والتاريخ ")أجناس( جم
المتعالقة والمترابطة المتمايزة، وكل )جنس( منها نسق فرعي، ينحلُ إلى أنساق صغرى؛ على أنّ النّسق ليس مفتوحا 
إلى ما لا نهاية ولكنّه مسيّج بحدود من وضع المحلل المتفاعل مع محيطه والمعتمد على تجربته الثقافية وكفايًته الفطرية 

 .10خيلية"والت
 :الثقافيتفكيك النص والتفاعل بين النسق النصي والنسق مفتاح:  محمد -2-3

 لم يتعامل محمد مفتاح مع "جمالية التلقي" كمجموعة مفاهيم جاهزة )مثل أفق التوقع أو القارئ الضمني(؛
جدلية الفهم والتأويل، فالقارئ عنده ليس فاعلًا مفترضًا فقط، بل هو مشبع بالموروث، ويعيد إنتاج النص عبر 

، الفعل القرائي بوصفه نتاجًا لتفاعل القارئ مع النص ضمن (1994) التلقي والتأويل: مقاربة نسقيةفي كتابه  قشوينا
شروط تداولية مركبة، تشمل السياق التاريخي، واللغة، والعقيدة. وهذا يضع مشروعه قريبًا من التصورات الحديثة 

القارئ في "كيان ذهني تجريدي" كما فعل إيزر، أو النظر إلى التلقي على أنه فعل لذة للتلقي، لكنه رفض اختزال 
لىقّى فقط كما عند  بارت، فقد نشأت هذه النظرية في بلد خرج منهزما من الحرب العالمية الثانية "وعلى هذا فقد تُ ت ى

تخلص العبرة من تاريخه الخاص، ومن على أنها نظرية المنهزم الذي يسعى إلى النهوض من كبوته، والذي يريد أن يس
التاريخ الكوني، أو من يريد أن يتشبّث بالقيم اليهودية المسيحية في سبيل تركيز قيم أوروبية على الخصوص، أو هي 
نظرية من يريد أن يرُجع القيمة المسلوبة من الإنسان لكي يبدع ويخترع ليتجنب كل الصعوبات التي تعترضه، ويبتكر 

وعلى هذا الأساس اقترح مفتاح نموذجًا تداوليًا تفاعليًا، يجعل من القارئ كائنًا ثقافيًا يُمل  11له"حلولا ناجعة 
كما شدد على أن القارئ العربي لا يمكن عزله   المعرفيتأويلاته السابقة، ويتفاوض مع النص في ضوء خبراته ومعجمه 

يف الفعل القرائي في سياقه العربي، لا ضمن النماذج عن منظومته الدينية والبلاغية والشعرية، لذا يجب إعادة تعر 
 .الغربية فقط



 الاستيعاب النظري والتطبيق المشروط بين التّلقّي في النّقد العربّ  نظرية

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             147                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

يمتاز مشروع مفتاح بميله إلى اختبار الفرضيات النظرية داخل النصوص العربية، خصوصًا الشعر القديم، والسرد 
( نلمس انشغاله (2006 مفاهيم موسعة لنظرية الأدبو (1990) دينامية النصالصوفي، والنصوص المعاصرة. ففي 

بدمج المفاهيم النقدية الغربية، مثل التنّاص والتداولية والدال والمدلول، ضمن رؤية عربية ترُاعي بنية اللغة العربية وأفق 
، ورغم أنهّ لم يستخدم صراحة مصطلحات مثل "القارئ الضمني" أو "الفجوات النصية"، إلا أن العربيالقارئ 

تقوم على فرضية مماثلة: وهي أن النص لا ينُتج  –القراءة التداولية" و"التأويل النسقي" ك "  –المفاهيم التي اقترحها 
أو أشعار معراج ابن عربي  أما في قراءته للنصوص الصوفية مثل: والدلالية،المعنى إلا عبر قارئ يملأ فراغاته الثقافية 

دة، فيها المقدس، والمجاز، والتاريخ، والنسق المعري والمتنبي، تعامل مفتاح مع أفق التلقي ضمن شبكة ثقافية معق
 .العرفاني، ما يجعل التلقي أكثر من عملية جمالية: بل هو عملية جدلية داخل الثقافة نفسها

ومع تطور اهتمامه بالتحليل الثقافي والنقد المعرفي، في أعماله المتأخرة، بدأ مفتاح يعُلي من شأن ما  لكن
يسميه "التلقي الإيديولوجي" أو "التأويل المتعدد"، مؤكدًا على أن النص لا يقُرأ من فراغ، بل يُستقبل ضمن بنية 

النص كو وبورديو، خاصة في تحليله للخطاب الثقافي في وهنا يظهر تأثير فو  .سلطوية ومعرفية تتحكم في أفق الفهم
لم يغُفل الأدب المعاصر، بل قدّم قراءات  أنه إلا، ورغم تركيزه الواضح على النصوص التراثية، التنظيرمن القراءة إلى 

صر يؤسس قارئًً تطبيقية لشعر الحداثة، وناقش بنية المتلقي في القصيدة العربية الحديثة، مشيراً إلى أن الشاعر المعا
 .ضمنيًا مثقفًا، واعيًا بمستويًت الدلالة، قادراً على تفكيك التناص، وفهم إحالات التراث

 قام إذلم يُصرحّ كثيراً بانتمائه إلى مدرسة جمالية التلقي،  أنه يجدمحمد مفتاح  به جاد فيما الباحث ولعل
ودمج التلقي في منظومة مفاهيمية عربية، تجمع  معرفيتحويل التلقي من فعل جمالي إلى فعل تداولي على:  مشروعه

ومع ذلك، يُمكن الإشارة  .المؤوِّل في قراءة التراث والنص الحديث-بين البلاغة والسيميائيات وتفعيل التأويل القارئ
 :منها النقصإلى بعض جوانب 

 لقارئ الضمني، الفجوةغياب التنظير المستقل والمفصل لمفاهيم التلقيّ الأساسية مثل أفق التوقع، ا. 
  الاعتماد على مفاهيمه الخاصة قد يجعل الحوار مع المدرسة الأصلية لجمالية التلقي )يًوس وإيزر( غير

 .مباشر وغير مُحكم
 ضعف الانخراط في التحوّلات المعاصرة للتلقي، خصوصًا في زمن الرقمنة والوسائط التفاعلية. 

من خلال تأويل بنيوي تداولي لا ينفصل عن  "صيل التلقي العربيتأ"قدّم نموذجًا فريدًا من  ذلك رغمو 
الخصوصية الثقافية واللغوية للمجتمع العربي، وقد وفّرت رؤيته أداة قوية لفهم النصوص ليس كخطاب لغوي فحسب، 

لتماس المباشر مع بل كبنية تداولية تفاعلية، تستدعي قارئًً مثقفًا، واعيًا، متورطاً في إنتاج الدلالة. ورغم افتقاده ل
 .مفاهيم مدرسة كونستانس، إلا أنهّ قرّب التلقي من هموم الثقافة العربية وأعاد ربطه بسياقاته الخاصة

 :ثقافيةسعيد الوكيل: وتلقي النص بوصفه بنية سردية  -2-4
ينتمي مشروع سعيد الوكيل إلى ذلك الجيل من النقاد العرب الذين تجاوزوا ثنائية الشكل والمضمون، واتجهوا    

نحو مساءلة النصوص من زوايً معرفية متعددة، تدمج الجمالي بالأنثروبولوجي، والنصي بالثقافي. وفي هذا الإطار، 



 فضيلة ملكمي
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             148                                                                                          مجلة منتدى الأستاذ            

نموذجًا نقديًً للتلقي "يبتعد عن الرؤية  (2007) ربي نموذجًاتحليل النص السردي: معارج ابن عالوكيل في مؤلفه  قدم
البنيوية المغلقة للنص، ويتعامل معه كبنية سردية دينامية، مشبعة بالرموز الثقافية، ومنفتحة على تعدد القراء 

مقاربته على تصور ثقافي للنص السردي، لا يراه  الناقدالتلقي بوصفه ممارسة ثقافية أسس  أن وبما، 12والقراءات"
مجرد منتج لغوي أو بنيات شكلية، بل ك "جهاز دلالي"، يتفاعل مع أفق القارئ بكل تشعباته النفسية والاجتماعية 

ن والمعرفية. وهذا التصور يمنح للتلقي دوراً مركزيًً في بناء المعنى، لا بوصفه مرحلة لاحقة على الإنتاج، بل كجزء م
لا يقُرأ بمعزل عن السياقات الثقافية، بل يفُكك ويعُاد إنتاجه داخل هذه  هالبنية التأويلية للنص ذاته، فالنص عند

وهنا تظهر ملامح التأثر بمقاربات ما بعد البنيوية، خصوصًا تلك التي تحرر النص من مركزية المؤلف،  ،13السياقات
أن الوكيل لا يقع في فخ النسبية الكاملة أو "موت المؤلف" بالمعنى وتضع القارئ في قلب العملية التأويلية. غير 

الراديكالي، بل يعيد توزيع الأدوار ضمن معادلة أكثر تعقيدًا، تعترف بتعدد مراكز الدلالة، من دون أن تسقط في 
 .الفوضى التأويلية

لى الذات الثقافية، إذ لا ومن أبرز مساهمات سعيد الوكيل توسيعه لمفهوم القارئ من النموذج التجريدي إ
يكتفي بالنموذج التجريدي الذي نجده لدى هانز روبرت يًوس أو فولفغانغ إيزر، بل يدُرجه ضمن شبكة ثقافية 
متشابكة، تشمل النفس والاجتماع والتاريخ فالقارئ في هذا التصور، ليس ذهنية خالصة تتلقى البنى الجمالية فقط، 

 .بمخزون رمزي، ومشروط بأفق اجتماعي ونفسي بل هو فاعل مؤطر بثقافته، محمل
هذا التوسيع يخلق بعُدًا نقديًً يتجاوز جماليات التلقي كما طرُحت في المدرسة الألمانية، ويقارب مفهوم القارئ 

رية بما يشبه الأنثروبولوجيا الأدبية. غير أن هذا الانزيًح الثقافي عن الجماليات التقليدية يجعل مساهمة الوكيل في النظ
غير مؤصلة بشكل مباشر، خصوصًا في غياب صريح لبعض المفاهيم التأسيسية، مثل "القارئ الضمني" و"أفق 

التلقي  إلى الإشارة خلال من النقدية الناقد تجربته مارس ما، كويًوسالتوقع" اللذين شكّلا محوراً رئيسيًا عند إيزر 
عبر النصوص الصوفية: معارج ابن عربي نموذجًا فاختياره لنص معارج الهمم لابن عربي ليس اعتباطيًا، بل يؤشر إلى 
رغبته في اختبار أدوات التلقي ضمن فضاء نصي كثيف الرموز، مشبع بالاحتمال التأويلي، ومفتوح على تعددية 

زية، يشكّل مختبراً ملائمًا لاختبار حدود التلقي، وتفكيك العلاقة بين القراءات. النص الصوفي، بطبيعته التأملية والرم
الوكيل النص الصوفي بوصفه فضاءً سرديًً تتقاطع فيه الذاتية الروحية مع السردية الرمزية،  عالج وقد .القارئ والمعنى

غوص في طبقات المعنى. وهذا ما ويستدعي قارئًً لا يقتصر على الفهم اللغوي، بل يمتلك استعدادًا ثقافيًا وروحيًا لل
يجعل التلقي هنا ليس فعل فهم فحسب، بل تجربة معرفية تتطلب من القارئ أن يعيد تشكيل ذاته خلال القراءة، 
هذه المقاربة تلامس المفاهيم الهيرمينوطيقية الحديثة، وتفتح أفقًا لتوسيع حدود التلقي ليشمل البعد العرفاني، لا 

 .فقط التأويلي
غياب الاشتغال المباشر على المفاهيم المركزية في نظرية التلقي  أن الامقاربة الوكيل،  قدمتهلثراء الذي ورغم ا

مثل "القارئ الضمني" و"أفق التوقع" يُد من إمكانية قراءة مشروعه كإسهام تنظيري متكامل في إطار هذه النظرية. 
تميل إلى التأويل الثقافي أكثر من انخراطها في بلورة أطر  فمقاربته، وإن كانت تنطلق من انشغالات التلقي، إلا أنها



 الاستيعاب النظري والتطبيق المشروط بين التّلقّي في النّقد العربّ  نظرية

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             149                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

والذي  -الذي تحدّث عنه عبد الله الغذامي بإسهاب -منهجية صلبة وهذا ما جعل حضوره أقرب إلى النقد الثقافي 
غربي، إذا يستثمر بعض مفاهيم التلقي، أكثر من كونه امتدادًا دقيقًا لنظرية التلقي الجمالية كما صيغت في سياقها ال

"لا بدّ من وضع الناقد والنص معا في حالهما الفعلية من حيث وجود بعدين متجاورين معا هما البعد الجمالي  رأى أنه
والثقافي، من حيث إن الثقافي ظرفي بالضرورة البشرية والحياتية، وبما أن اللغة ظرفية مع ما تملكه من إمكان جمالي، 

 .14ا أنه بشري فهو ظرفي كذلك"فإن النص ظرفي أيضا والنّاقد بم

ويمكن النظر إلى سعيد الوكيل بوصفه ناقدًا حاول كسر حدود التخصص الصارم بين النقد الأدبي والنقد 
الثقافي، وبين التلقي الجمالي والتأويل المعرفي. فهو لا يرفض جماليات النص، لكنه يضعها في علاقة جدلية مع البنى 

ضافة نوعية، ليس من حيث تأصيل نظرية التلقي بمعناها الثقافية التي تنتج النص وتستقبله. وبذلك، يشكّل مشروعه إ
 ولعل القارئة،الأكاديمي الصارم، بل من حيث توسيع أفقها ليشمل حمولات الثقافة، والرمز، والتاريخ، والذات 

 زاوية مهملة في النقد العربي، حيث يعُاد التفكير في القارئ كفاعل ثقافي لا كمجرد أضاءإسهامه في قضايً التلقي 
متلقٍ سلبي أو نموذج تجريدي. ومع أن مشروعه لا يستوفي شروط التنظير الصارم لنظرية التلقي، إلا أنه طرح أسئلة 

مسارات بديلة لفهم التلقي باعتباره تجربة رمزية وجمالية ومعرفية في آنٍ  واقترحجوهرية حول علاقة النص بالثقافة، 
 .معًا

يمكن اعتبار هذه المشاريع الأربعة بمثابة خطوط منهجية متعددة  أنهق، في هذا السيا ختاما قوله يمكن ما ولعل
  إذ: العربيةداخل الجغرافيا النقدية 

 باب التلقي على بعده  وفتحمشروع أبو زيد على قاعدة "تحرير النص" من سلطة القراءة المغلقة،  نهض
النصوص الدينية، لكنه قلّص الاهتمام بالبُعد التأويلي والتاريخي. وقد ساهم ذلك في تفجير إمكانات جديدة لقراءة 

 .الجمالي للنصوص الأدبية
  أما محمد مفتاح فقد قدّم نموذجًا أكثر تركيبًا، سعى فيه إلى دمج التلقي داخل نسق بنيوي تداولي، مستفيدًا

م تفكيكًا منهجيًا من الموروث السيميائي الغربي، مع الحرص على تبيئه، ورغم ثراء المشروع، إلا أن مفتاح لم يقدّ 
 .مباشراً لمقولات النظرية الأصلية، بل فضّل وضعها ضمن نسق أوسع

  من مفاهيم التلقي، لا من بوابة التأصيل النظري، بل من خلال الممارسة النقدية التي  اقتربسعيد الوكيل
تأثير المناهج الثقافية في  تتعامل مع النص بوصفه فضاءً سرديًً وثقافيًا مفتوحًا على تأويلات متعددة، وهنا نلمس

 .إعادة صياغة العلاقة بين النص والقارئ
  وأخيراً، نجد في مشروع بشرى موسى صالح محاولة واعية لبناء أساس نظري صلب لجمالية التلقي في السياق

المحاولات  العربي، مع موازنة دقيقة بين التأصيل المفاهيمي والتطبيق القرائي، ما جعل من مساهمتها واحدة من أكثر
 .اتزانًا ووضوحًا في التفاعل مع هذه النظرية

إنّ تنوعّ هذه المشاريع لا يعُدّ تباعدًا منهجيًا سلبيًا، بل يعكس ثراء البيئة النقدية العربية، وقدرتها على إعادة 
ية التلقي في النقد وبناءً على ذلك، يمكن القول إن الاستيعاب النظري لنظر  الثقافية،إنتاج المعرفة في ضوء الخصوصية 



 فضيلة ملكمي
 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 مبر ديس)     01العدد:    21المجلد:                             150                                                                                          مجلة منتدى الأستاذ            

العربي ظل جزئيًا وغير مكتمل، إذ لم يتجاوز حدود التعريفات والمفاهيم إلى مساءلة البنية المعرفية للنظرية. أما التطبيق، 
فقد بقي مرتبطاً بسياقات خارجية وغير نابعة من أسئلة داخلية تتعلق بإنتاج المعنى في النص العربي، أو بتحليل أفق 

وهذا ما يفرض ضرورة إعادة بناء العلاقة بين النظرية وسياقها التطبيقي، انطلاقاً من فهم خصوصية  ،قافةالتلقي في الث
، فعند محاولة القراءةالنص العربي، واستعادة القارئ كفاعل تأويلي داخل ثقافة تُهيمن فيها سلطة المرجع على حرية 

، نفسها البيئةاسمة: القارئ في العالم العربي لا يتحرك داخل نقل هذا النموذج إلى الثقافة العربية، برزت إشكالية ح
بل داخل فضاء ثقافي مختلف، يتسم بثقل المرجعيات الدينية والاجتماعية، وهيمنة المعنى الجمعي، ومركزية النص 

 .النموذج الأعلى للقراءة والتفسير والتأويل –تاريخيًا  –المؤسس، وخاصة النص القرآني، الذي شكّل 
في الجامعات، حيث يفُترض أن ينشأ القارئ الأكاديمي المتمرّس، نجد أن كثيراً من مناهج الأدب تدرّس  حتى

النصوص لا بوصفها "حقولًا للتفاوض المعنوي"، بل ك "حقائق لغوية وأسلوبية" ينبغي تفكيكها بمنطق الامتحان، لا 
لا القارئ المؤوّل في هذا السياق، لتصبح مفاهيم نظرية بمنطق التفاعل المفتوح. وهو ما يكرّس نموذج القارئ المطيع، 

محكومة بسقف ثقافي منخفض، لا يسمح لها بأن تنمو بحرية كما هو  –أفق التوقع والفجوة النصية  مثل –التلقي 
ذه الخبرة الحال في بيئتها الأصلية. فالقارئ العربي قد يمتلك بالفعل خبرة قرائية وتأويلية غنية، لكنه يُمنع من تحويل ه

ولعلّ هذا ما يفسّر لماذا لم تتطور نظرية التلقي عربيًا  ،الثقافيةإلى سلطة معرفية داخل الحقل النقدي أو المؤسسات 
إلى تيار نقدي متماسك، بل بقيت في الغالب حبيسة الدراسات الفردية، أو تُستخدم كزخرفة نظرية دون أن تتحول 

النظرية عن التفاعل مع النص العربي، بل في السياق الثقافي الذي يمنع إلى منهج قارّ، فالإشكال ليس في عجز 
 .تأسيس قراءة عربية حرة، ويعُيد إنتاج المعنى داخل قوالب سلطوية، سواء دينية أو أيديولوجية

إن تجاوز هذه الإشكالية لا يتم بمجرد "استيراد" المفاهيم، بل عبر مساءلة السياقات، وتفكيك المرجعيات 
؛ فالنقد العربي اليوم لا يُتاج فقط إلى نظريًت جديدة، بل إلى بيئة العربيةالقارةّ التي تصنع شروط القراءة في الثقافة 

 وتؤسس لقارئ له شرعية التأويل، لا مجرد حق الاطلاع.قرائية تحرّر المعنى من سلطة القوالب الجاهزة، 
 المراجع المعتمدة:

1/ Derbali, Aymen. (2023). Cultural Constraints and the Arab Reader: Revisiting Reception 

Theory in Arab Criticism. Journal of Arabic Literary Studies, 18(4  ( . 

2/ Iser, Wolfgang.The Act of Reading: A Theory of Aesthetic Response. Baltimore: Johns 

Hopkins University Press, 1978. 

3/ Jauss, Hans Robert. Toward an Aesthetic of Reception. Trans. Timothy Bahti. Minneapolis:ç 

University of Minnesota Press, 1982. 

4/ Srouji-Shajrawi, R. (2023). Ideology and Reader Response in Arab Contexts: Between 

Freedom and Frameworks. Comparative Literature Review, 12(1. 

 .1990، 1ط لبنان، بيروت،، المركز الثقافي العربي، دراسة في علوم القرآن، مفهوم النص: حامدأبو زيد، نصر  /5
  ، المركز الثقافي العربي.أصول وتطبيقاتنظرية التلقي:  :ىموسصالح، بشرى  /6
 .2005، 3، المركز الثقافي العربي، طالنقد الثقافي: قراءة في الأنساق الثقافية العربيةالغذامي، عبد الله،  /7
 .1993الدار البيضاء: إفريقيا الشرق،  .مدخل إلى تحليل النص الروائي .لحمداني، حميد /8



 الاستيعاب النظري والتطبيق المشروط بين التّلقّي في النّقد العربّ  نظرية

 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

 (2025 سمبر دي)      01العدد:     21المجلد:                             151                                                دى الأستاذ                                                      مجلة منت

 .1994، 1ط، الدار البيضاء، العربيالمركز الثقافي ، .والتأويل، مقاربة نسقيةد، التلقي مفتاح، محم /9
 .2000، 1الدار البيضاء، ط -المدارس-د، النص من القراءة إلى التنظير، شركة النشر والتوزيع مفتاح، محم/10
 .2007القاهرة: الهيئة العامة لقصور الثقافة،  .تحليل النص السردي: معارج ابن عربي نموذجاً .الوكيل، سعيد /11

 الهوامش والإحالات:
1Jauss, Hans Robert. Toward an Aesthetic of Reception. Trans. Timothy Bahti. Minneapolis: University of 

Minnesota Press, 1982pp47-60 
2 Iser, Wolfgang.The Act of Reading: A Theory of Aesthetic Response. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 

1978.pp22-90 
3 Derbali, Aymen. (2023). Cultural Constraints and the Arab Reader: Revisiting Reception Theory in Arab 

Criticism. Journal of Arabic Literary Studies, 18(4), 528–545. 
4 Voir: Srouji-Shajrawi, R. (2023). Ideology and Reader Response in Arab Contexts: Between Freedom and 

Frameworks. Comparative Literature Review, 12(1), 85–98. 
  54-53، المركز الثقافي العربي، صنظرية التلقي: أصول وتطبيقات :ىموسصالح، بشرى ينظر:  5
 .184، ص 1990، 1ط لبنان، بيروت،، المركز الثقافي العربي، دراسة في علوم القرآن، مفهوم النص: حامدأبو زيد، نصر  6
 نفسه: مقدّمة الناشر، ص.)و( 7
 .222، ص1طالدار البيضاء، بيروت، ، المركز الثقافي العربي ،ةقيمقاربة نس ،: التلقي والتأويل، محمدمفتاح 8

 
 .43ص ،وتطبيقاتنظرية التلقي: أصول . صالح، بشرى موسى 9

 .224، ص1994، 1ط، الدار البيضاء، العربيالمركز الثقافي ، .د، التلقي والتأويل، مقاربة نسقيةمفتاح، محم  10
 .45، ص2000، 1الدار البيضاء، ط -المدارس-د، النص من القراءة إلى التنظير، شركة النشر والتوزيع مفتاح، محم  11
 .78ص.2007القاهرة: الهيئة العامة لقصور الثقافة، . تحليل النص السردي: معارج ابن عربي نموذجاً. الوكيل، سعيد: ينظر  12
 .113-110، ص 1993الدار البيضاء: إفريقيا الشرق، . مدخل إلى تحليل النص الروائي. لحمداني، حميد: ينظر  13
 .51، ص2005، 3، المركز الثقافي العربي، طالأنساق الثقافية العربيةالنقد الثقافي: قراءة في الغذامي، عبد الله،   14

                                                           


